

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

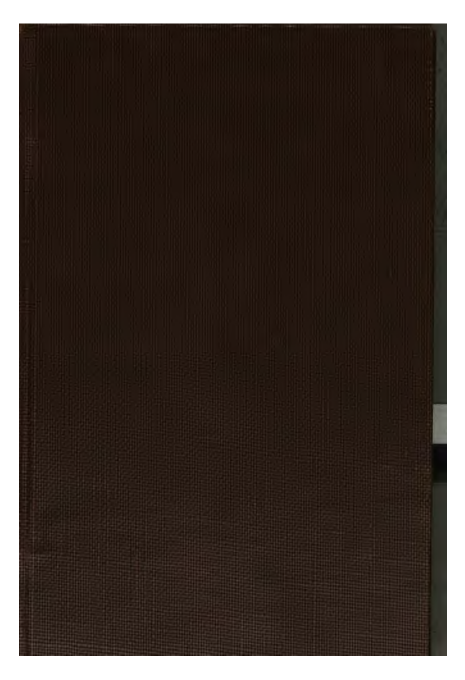
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



1. - (5.155)





## LE

## CHRISTIANISME RAISONNABLE,

Tel qu'il nous est representé dans

## L'ECRITURE SAINTE.

Traduit de l'Anglois

## De M. LOCKE.

Troisième Edition, revûë, corrigée; & augmentée d'une DISSERTATION où l'on établit le vrai & l'unique-Moyen de réunir tous les Chrétiens malgré la difference de leurs sentimens. On a joint à cette Edizion la RELIGION DES DAMES.

TOME PREMIER.



A AMSTERDAM.

Chez ZACHARIE CHATELAIN.

M. DGC. XXXI.

110. K. 155.

790D N

11177 1111

## **AVERTISSEMENT**

1%

D U

## TRADUCTEUR,

Sur cette Nouvelle Edition.

'Auteur de cet Ouvrage n'est plus inconnu. Depuis que M. Locke est mort. tout le monde sait que c'est lui qui l'a composé. C'est pourquoi on a mis fon nom au Tître. Pour moi je prendrai la liberté de déclarer ici, que je n'adopte pas tous les raisonnemens de M. Locke, quoi que je me sois donné la peine de mettre son Livre en Francois. On en verra des preuves en un ou deux endroits de cette nouvelle Edition. Il m'auroit été facile d'en grossir le nombre, si j'eusse voulu critiquer les deux ou trois prémiers Chapitres du Prémier Volume, où fur des explications de quelques Pasfages de l'Ecriture, assez incertaines, M.

## IV AVERTISSEMENT.

M. Locke s'est engagé dans des raisonnemens qui ne paroissent pas sort solides: mais j'ai été bien aise d'épargner aux Lecteurs judicieux l'embarras de lire des reslexions qu'ils pourront aisément saire d'eux-mêmes. Je me suis borné à corriger des sautes de stile qui s'étoient glissées dans les deux prémières Editions. C'est un soin que le Public avoit d'exiger de moi; & j'ose assûrer que je n'ai rien épargné pour le satissaire de ce côté-là.

Cet Ouvrage a paru d'abord sous ce tître, Que la Religion Chrétienne est très-raisonnable, &c. Je sus obligé d'employer cette circonlocution, parce que je n'en trouvai point alors de plus commode pour exprimer la sorce de ce tître Anglois, The Reasonableness of Christianity, qui veut dire expliqué à la lettre, la Raisonnabilité du Christianisme. Je n'osai hazarder le mot de Raisonnabilité, qui n'a jamais été en usage. Mais on m'a fait voir depuis, que le dé-

détour dont je m'étois servi. n'étoit guere plus autorisé par l'Usage que le mot de Raisonnabilité. l'en vis moi-même l'inconvenient, lorsque venant à traduire la Défense de l'Ouvrage, qui en fait la seconde Partie, ie trouvai qu'il m'étoit impossible de le désigner par le tître que je lui avois donné. Je fus obligé de le citer sous le nom de Religion Raisonnable: expression vague, obscure; & qui dans le fond donne une fausse idée de l'Ouvrage même. Car l'Auteur n'y traite point de la Religion en général, mais uniquement de la Religion Chrétienne telle qu'elle nous est représentée dans l'Ecriture Sainte. Pour toutes ces raisons i'ai crû devoir me servir, après \* M. Le Clerc, du tître de Christianisme Raisonnable, qui désigne d'une manière assez expressive la nature de cet Ouvrage, & peut être cité fort commodément. Cette derniére circonstance m'a déterminé à exclurre abfo-

<sup>\*</sup> Bibliotheque Choisie, Tom, VI. Pag. 348.

## VI AVERTISSEMENT.

absolument l'ancien Tître. Car il y auroit toûjours de l'embarras & de l'irregularité à citer cet Ouvrage sous un autre titre que celui qu'il porte effectivement.

Ayant pris la liberté de diviser en Chapitres cet Ouvrage qui en Anglois est un Discours suivi, j'ai distingué le mieux qu'il m'a été possible les différentes matiéres contient, afin d'en faire le sujet d'un Chapitre particulier. J'ai crû que cela faciliteroit l'intelligence de ce Livre, & contribueroit à en faire retenir plus aisément les articles les plus essentiels. Ces sortes de distinctions empêchent qu'on ne cherche de la liaison où il n'y en a point; & qu'on ne confonde deux raisonnemens en un. Il est certain qu'on doit diminuer, autant qu'on peut, la peine du Lecteur qui n'en a déja que trop à entendre les choses mêmes. Quelques personnes qui avoient lû ce Livre en Anglois, m'ont assuré qu'ils l'avoient mieux

## AVERTISSEMENT. VIII

mieux entendu en François, à cause de cette distinction des matieres.

Du reste, je me suis attaché à rendre sidellement le sens de l'Original sans y rien retrancher. Je n'y ai rien ajoûté non plus, excepté quelques transitions fort courtes que la division des Chapitres m'obligeoit de saire; & que l'Auteur n'a pas desapprouvées.

Comme cette Edition a été revûë sur la derniére qui a paru en Anglois, on y trouvera quelques additions, mais en petit nombre, & de

peu d'importance.

Dans la DISSERTATION, qui est à la fin de la premiere Partie de cet Ouvrage, j'ai entrepris de faire voir, que selon les Principes du Christianisme Raisonnable, il ne seroit pas dissicile de reunir tous les Chrétiens malgré la dissérence de leurs Opinions. Cette conséquence m'a paru assez intéressante pour meriter d'être examinée; & j'ose dire qu'on n'a rien publié jusqu'ici, qui

## VIII AVERTISSEMENT.

affoiblisse le moins du monde les raisonnemens sur lesquels je l'ai établie. Je hais les Disputes; & je croi que pour l'ordinaire on devroit s'abstenir, par respect pour le Public, de repliquer à des Objections visiblement resutées par des Principes prouvez dans l'Ouvrage même qu'on

prétend combattre.

Le Libraire a trouvé à propos de joindre à cet Ouvrage, la Religion des Dames, petit Livre traduit de l'Anglois qui roule à peu près sur les Principes du Christianisme Raisonnable. M. Locke n'en est pas l'Auteur. La troisième Edition qu'on en donne ici, ne differe de la première que par quelques Additions, qu'on a faites à un Discours, écrit originairement en François, qui parut d'abord à la tête de cet Ouvrage, & sut bien-tôt après traduit en Anglois.



## PREFACE

DE

## L'AUTEUR.

E peu de satisfaction & de solidité qu'on rencontre dans la plûpart des Systèmes de Théologie qui me sont tombez entre les mains, m'a engagé à ne lire que l'Ecriture Sainte, à laquelle tous les Théologiens appellent, pour y chercher la connoissance de la Religion Chrétienne. Voici maintenant ce que j'y ai trouvé après une

recherche exacte & sincere. Si ceux qui liront cet Ouvrage, y trouvent

quel-

## R PREF. DE L'AUTEUR.

quelque éclaircissement, ou quelque raison qui les confirme dans la Veritė, je les prie de se joindre avec moi pour remercier le Pere des Lumiéres de ce qu'il a daigné éclairer nos Entendemens. Que si, au contraire, après l'avoir examiné serieusement & fans preoccupation, ils trouvent que je me suis éloigne du sens & du but de l'Evangile, je leur demande en grace, qu'en qualite de bons Chrétiens, avec un Esprit de Charité, (qui est l'Esprit de l'Evangile) & avec des paroles pleines de moderation, ils daignent m'instruire dans la Doctrine du Salut.



# TABLE DES CHAPITRES.

| CHAP. I. DU péché d'Adam & de ses effets, tant à son égard, qu'à l'égard de |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| jes Dejcenaans. Pag. 1                                                      |
| CHAP. II. Des Avantages que Jesus-Christ a                                  |
| procuré aux bommes.                                                         |
| CHAP. III. De la Loi des Oeuvres & de la Loi                                |
| de la Foi. En quoi elles différent l'une de l'an-                           |
| <i>tre.</i> 19                                                              |
| CHAP. IV. Où l'on prouve par des Passages ti-                               |
| rez des Evangelistes, que ce qu'on est obligé de                            |
| crosre Jous l'Evangsle, c'est, que Jesus-Chris                              |
| est le Messie.                                                              |
| est le Messie.  CHAP. V. Où l'on fait voir que les Apôtres ne               |
| proposoient non plus autre chose à croire, sinon                            |
| que Jesus étoit le Messie.                                                  |
| CHAP. VI. Un l'on continue de prouver par                                   |
| quelques expressions répandues dans l'Evangile                              |
| que ce qu'il faut croire, se reduit à ceci, que                             |
| leins eit le Meilie.                                                        |
| CHAP. VII. Comment la venuë du Messie est<br>désignée dans l'Evangile.      |
| délionée dans l'Emanoile.                                                   |
| CHAP. VIII. Pourquoi Jesus-Christ ne disoit                                 |
| pas ouvertement, qu'il étoit le Messie. 70                                  |
| CHAP. IX. Ce que Jesus-Christ proposoit à                                   |
| croire aux bommes en leur annonçant l'Evangi-                               |
|                                                                             |
| le: Par où l'on voit encore qu'il avoit soin de                             |
| ne pas dire onvertement qu'il fût le Messie. 87                             |
| CHAP. X. Jesus étant sur le point de mourir se                              |
| fait connoître plus ouvertement à ses Disciples;                            |
| cependant il ne leur ordonne de croire autre cho-                           |
| se sinon qu'il est le Messie.                                               |
| CHAP.                                                                       |

## TABLE DES CHAPITRES.

CHAP. XI. Objection qu'on peut faire contre ce qui a été établi jusqu'ici que sous l'Evangile pour devenir véritable Fidèle, il suffit de crosre, que Jesus est le Messie. Réponse à cette Objection. Qu'il est aussi nécessaire sous l'Altiance Evangelique de se repentir & de bien vivre, que d'avoir la Foi.

CHAP. XII. Où l'on fait voir que Jesus-Christ propose des Loix à ceux qui veulent être du nombre de ses Sujets, asin qu'ils s'appliquent avec soin à les observer. La même obligation lest fortement inculquée dans les Ecrits des Apôtres; & clairement établie par la manière dont Jesus-Christ lui-même jugera les bommes au Dernier Jour.

CHAP. XIII. Comment on pouvoit être sauvé evant la Venuë de Jesus-Christ, puis que ce n'est qu'en croyant que Jesus est le Messie, qu'on peut obtenir le Salut.

CHAP. XIV. Comment ceux qui n'ont jamais oui parler du Messie pourront trouver grace auprès de Dieu. Necessité de la Venue de Jesus-Christ. Quels sont les principaux Avantages qu'elle a apportez dans le Monde.

CHAP. XV. Où l'on examine, s'il faut chercher de Nouveaux Articles de Foi dans les Epîtres des Apôtres; & où l'on montre que la Religion doit être à la portée des plus simples.

DISSERTATION, où sur les Principes du Christianisme Raisonnable on établit le vrai & l'unique Moyen de réunir tous les Chrétiens, malgré la difference de leurs Sentimens.

## FAUTES A CORRIGER.

Pag. 27. l. 16. que. lil. qui. p. 38. l. 25. fat. lis. fur. p. 137. l. 11. délivrée. lis. délivrez. p. 226. l. 13. détourner. lis. abstenir. p. 238. l. 24. les justissa, ou les rendit justes & capables par cela même d'obtense lis. les a justissez, ou rendu justes, & par cela même capables d'obtenir. p. 262. l. 26. Dieu, qui étois. lis. Dieu étois.

•

•

•



## LE

## CHRISTIANISME

## RAISONNABLE,

Tel qu'il nous est représenté dans l'Ecriture Sainte.



CHAPITRE PREMIER.

Du Péché d'Adam & de ses effets, tant à son égard, qu'à l'égard de ses Descendans.

N n'a qu'à lire le Nouveau Testament pour reconnoître, que c'est sur la supposition de la chûte d' Adam qu'est fondée la Doctrine de la Redemption, & par conséquent toute la Doctrine de l'Evangile. Afin donc c'e pouvoir comprendre en quoi consiste l'état heureux dans lequel Jesus-Christ nous a rétaur. I.

A tablis,

le Nouveau Testament par le nom de Justice; & que par ce même péché Adam perdit le Paradis, où étoit l'Arbre de vie joint à une heureuse tranquillité, c'est à dire qu'il perdit la félicité & l'immortalité tout ensemble. C'est ce qui paroît par la peine attachée à la transgression de la Loi, & par la Sentence que Dieu prononça à cette occasion. La peine est exprimée en ces termes, Gen. II, 17. Au jour que tu mangeras de l'arbre de science de bien & de mal, su mourras certainement. Et voici comment cela fut executé: Adam ayant mangé du fruit défendu, ne mourut pas actuellement le jour qu'il en mangea, mais il fut chassé du Paradis, & d'auprès de l'Arbre de vie; & cela pour jamais, Gen. III, 22. de peur, dit l'Ecriture, qu'il n'en prît, & ne vêcût à toûjours. Ce qui montre, que l'Etat où étoit Adam dans le Paradis Terrestre, étoit un état d'immortalité & d'une vie sans fin; & qu'il en fut privé le propre jour qu'il mangea du fruit défendu. Dès lors sa vie commença d'être abregée, de déchoir, & d'avoir une fin; & les années qui s'écoulerent depuis ce moment jusques à sa mort actuelle, ne furent que comme le temps que passe un prisonnier depuis le jour qu'on lui a prononcé sa Sentence jusques à l'exécution: car l'exécution de la Sentence qui lui avoit été

## RAISON NABLE. CHAP. I.

été prononcée, étoit toûjours présente à fon esprit, & ne pouvoit manquer d'arriver. Dèscemoment la Mort entra dans le Monde, où elle n'avoit point encore paru, ce\_ qui fait dire à S. Paul Rom. V, 12. Par un bomme le Peché est entré au Monde, & par le Péché la Mort, c'est à dire un état de mortalité, qui se termine à une mort actuelle; & dans sa prémiére Epître aux Corinthiens (XV, 22.) Tous meure t en Adam, c'est à dire, tous les hommes sont mortels, & meurent effectivement, à cause du péché d'Adam.

Tout cela est si clairement prouvé par les passages que nous venons d'alleguer, & si fort répandu dans le Nouveau Testament, que personne ne peut nier, que ce ne soit un article de foi établi-dans l'Evangile, Que par le Péché d'Adam la Mort est parvenuë sur tous les hommes. Aussi tout le monde en tombe d'accord; & l'on n'est en dispute que fur la fignification du terme de Mort. Car quelques-uns veulent qu'on entende par-là un état de condamnation dans lequel non seulement Adam fut enveloppé, mais encore toute sa Posterité, de sorte que tous ceux qui descendent de lui, meritent dès-là de souffrir des peines infinies dans les Enfers. Je ne m'arrêterai point ici à examiner comment on pourroit accorder cela avec la Jus-

tice & la Bonté de Dieu, à ne consulter que les idées naturelles des hommes, parce que j'ai déja touché cette reflexion dès le commencement de ce Discours: mais il semble que c'est une étrange manière d'expliquer une Loi, qui doit être conçue dans les termes les plus simples & les plus naturels qu'on puisse trouver, que d'entendre par le terme de Mort une Vie éternelle accompagnée de misere. Et en effet supposons une Loi exprimée en ces mots, Si vous venez à tomber dans le crime de felonie, vous mourrez, pourroit-on dire qu'en vertu de cette Loi, un homme qui commettroit ce crime, ne devroit pas être condamné à la mort, mais être conservé en vie pour souffrir à jamais des supplices extraordinaires? Il n'y a personne sans doute qui pût se persuader qu'on agît de bonne foi avec lui, si l'on venoit à le traiter de cette manière.

A cela ils ajoûtent, que l'état où les hommes sont reduits par le Péché d'Adam, est un état dans lequel ils péchent nécessairement, & irțitent Dieu par tout ce qu'ils sont: ce qui suppose une explication du terme de Mort bien plus choquante encore que celle que nous venons de voir. Dieu dit à Adam, Au jour que tu mangeras du fruit defendu, tu mourras: c'est-à-dire, selon ces Interpretes, 7. Toi & ta Posterité serez à l'avenir entié-

## RAISONNABLE. CHAP. I.

37 rement incapables de rien faire qui ne , soit criminel, qui n'excite ma colere; 2. & ne vous expose justement aux effets " les plus terribles de mon indignation". Comment concevoir, je vous prie, qu'un homme de bien pût soûmettre des personnes, qui dépendroient de lui, à de pareilles conditions? A combien plus forte raison doit-on faire scrupule de supposer, Dieu, qui est souverainement juste, mette les hommes dans la nécessité de pécher incessamment, & par-là d'irriter toûjours plus sa colere, pour tirer vangeance d'un Péché qui lui a déplû? Nous trouverons peut-être la cause de cette étrange explication dans quelques passages du Nouveau Testament qui ont été mal entendus. Pour moi je confesse qu'en cette occasion je ne saurois entendre autre chose par le mot de Mort que cesser d'être, perdre la vie & le sentiment. Et ce fut là en effet la mort, à laquelle Adam fut soûmis avec toute sa Posterité à cause de sa prémiére désobéissance; & que tous les hommes auroient subie à jamais sans la Redemption faite par Jesus-Christ. Que si par la Mort, dont Dieu menaça Adam dans le Paradis Terrestre, il falloit entendre la corruption de la Nature humaine dans la personne de tous ses Descendans, ce seroit une chose bien étrange que le Nouveau Testa-A 4 ment

ment ne l'eût marqué nulle part, & ne nous eût pas dit, que tous les hommes sont plongez dans cette corruption, à cause du Péché d'Adam, comme il nous apprend que c'est pour ce Péché qu'ils ont été assujettis à la Mort. Bien loin de là, l'Ecriture déclare expressément en plusieurs endroits, que personne ne doit être chargé que de ses

propres fautes.

L'autre partie de la Sentence que Dieu prononça contre Adam, fut exprimée en ces mots: \* La Terre sera maudite à cause de toi: Tu en mangeras en travail tous les jours de ta vie: tu mangeras ton pain à la sueur de ton visage, jusqu'à ce que tu retournes dans la terre, car c'est de la terre que tu as été pris; E parce que tu ès poudre, tu retourneras en poudre. Il paroit de là que le Paradis terrestre étoit le siège du bonheur aussi bien que de l'immortalité, qu'il n'y avoit dans cet heureux séjour, ni fatigue ni chagrin à essuyer, mais que l'homme en ayant été chassé, fut exposé, aussi tôt après, à la peine, aux ennuis, & aux foiblesses de cette vie mortelle, pour finir dans la poussière d'où il a été tiré & où il doit retourner, reduit dans cet état à n'avoir pas plus de vie & de sentiment que la poussière elle-même, dont il a été formé.

Adam

<sup>\*</sup> Gen. III, 17. & 19.

## RAISONNABLE. CHAP. I.

Adam ayant été chassé du Paradis, tous ses Descendans ont dû naître par cela même hors de cet agréable Lieu, éloignez de l'Arbre de vie, & reduits, aussi bien qu'Adam leur Pére, à une condition mortelle, privez du bonheur & de la tranquillité qui se trouvoient dans le Paradis Terrestre. Par un homme le Péché est entré au Monde, & par le Péché la Mort, Rom. V, 12.

Ici se présente une Objection fort rebattuë &dont bien des gens se trouvent embarrassez. favoir, comment on peut imaginer, sans blesser la Justice & la Bonté de Dieu, que la Posterité d' Adam ait du souffrir à cause de son péché, que l'innocent ait pû être puni pour le coupable. Mais il n'y a aucun inconvenient à cela, si l'on suppose que Dieu ne fait autre chose dans cette occasion, que de refuser à la personne innocente un Bien, sur lequel elle n'a aucun droit, & dont la privation n'emporte par conséquent aucune idée de punition? Or la Posterité d'Adam est précisément dans ce cas. Un état d'immortalité dans le Paradis Terrestre n'est pas dû aux Descendans de ce prémier homme, plûtôt qu'à aucune autre Créature. Bien plus, si Dieu leur accorde une vie temporelle & mortelle, c'est une grace qu'il leur fait, & dont ils sont redevables à sa Bonté. Ils n'ont aucun droit d'y prétendre comme à une Aς chose

chose qui leur soit duë; & Dieu ne leur fait point de tort lors qu'il la leur ôte. A la verité, si Dieu avoit dépouillé le Genre Humain de quelque avantage qui lui appartînt . de droit, ou qu'il eût mis les hommes dans un état de misére pire que le non-être, sans qu'ils l'eussent merité en aucune manière, il seroit, je l'avouë, difficile d'accorder cette conduite avec l'idée que nous avons de la Iustice de cet Etre suprême, & beaucoup plus encore, avec sa Bonté & les autres Attributs qu'il s'est donné lui-même, & que la Raison doit reconnoître en lui aussi bien que la Revelation, à moins qu'on ne veuille confondre les idées du Bien & du Mal, Dieu avec le Démon. Au reste, qu'un état où l'on est accablé de tourmens extrêmes sans pouvoir jamais en être délivré, soit pire que de ne point exister du tout, c'est ce que le sentiment de chaque homme peut déterminer contre les faux raisonnemens d'une vaine Philosophie, & les folles pensées de certains rêveurs qui se repaissent l'esprit d'abstractions purement chimeriques. Que si notre propre fentiment ne suffisoit pas pour nous en convaincre, nous ne pouvons plus en douter après la décision formelle de Notre Seigneur Felus-Christ, qui pose comme une chose incontestable, qu'un homme peut être reduit dans un tel état, qu'il auroit mieux valu pour lui

### RAISONNABLE. CHAP. I.

lui qu'il ne fût point né, Matth. XXVI, 24. Or la vie temporelle dont nous jouissons présentement sur la Terre, accompagnée de toutes les infirmitez & de toutes les miséres qui y font attachées, vaut mieux avec tout cela que le non-être, comme il paroît évidemment par la haute estime que nous en faisons nous-mêmes. Il est donc vrai de dire, que bien que tous meurent en Adam, personne n'est puni veritablement que pour ses propres démerites. Et c'est la doctrine constante de l'Ecriture. Dieu, dit St. Paul Rom. II. 6. rendra à chacun selon ses oeuvres. A ceux qui s'abandonnent à l'injustice, il fera sentir les effets de son indignation & de sa fureur, il remplira d'affliction & d'angoisse l'ame de tout bomme qui fait le mal, vs. 9. Nous devons tous comparoître devant le Tribunal de Christ, dit le même Apôtre, 2 Cor. V. 10. Pourquoi cela? C'est, ajoûte-t-il, afin que chacun recoive en son corps, selon qu'il aura fait ou bien ou mal. Enfin, Jesus-Christ luimême, qui devoit bien savoir sur quoi il condamnera les hommes au dernier jour, nous assûre dans les deux endroits où il décrit la manière dont il procedera à ce grand Jugement, que la Sentence de condamnation ne tombera que sur les Ouvriers d'iniquité, tels que sont ceux qui négligent d'obéir à la Loi dans ce qui regarde la Charité, Matth.

Matth.VII,23. Luc XIII,27. Matth. XXV, 42. Mais dans tous ces endroits il n'est point dit, que personne soit condamné à cause du péché d'Adam, ce qui apparemment n'auroit pas été omis, si ce devoit être là une des raisons pourquoi quelqu'un dût être condamné au seu de l'Enser avec le Diable & ses Anges. Bien loin de là, Jesus-Christ dit expressement à ses Disciples, que quand il viendra dans la gloire de son Pere avec ses Anges, il rendra à chacun selon ses oeuvres, Matth. XVI, 27.

## CHAPITRE II.

Des Avantages que Jesus-Christ a procuré aux hommes.

DAM ayant donc été chassé du Paradis Terrestre, & toute sa Posterité naissant par cela même hors de ce Lieu de délices, il devoit s'ensuivre naturellement de là, que tous les hommes mourroient, & demeureroient pour toûjours sous la puissance de la Mort; & qu'ainsi ils seroient entierement perdus.

Tous les hommes étant reduits dans cet état, Jesus-Christ les en retire en leur redonnant la vie. Comme tous meurent en Adam,

RAISONNABLE. CHAP. II. 12 dit St. Paul I Cor. XV, 22. tous revivront aussi en Jesus-Christ. Le même Apôtre nous enseigne dans le verset précedent (vs. 21.) comment cela sera: c'est, dit-il, que puis que la Mort est venuë par un homme, la Resurrection des Morts doit venir aussi par un bom-D'où il paroît, que la vie que Jesus-Christ redonne à tous les hommes, est celle-là même qu'ils reçoivent dans le temps de la Resurrection Et c'est alors qu'ils sont affranchis de la puissance de la Mort, à laquelle, sans cela, tout le Genre Humain auroit toûjours été soûmis sans pouvoir jamais en être délivré, comme on peut le voir par la manière dont St. Paul raisonne sur la Resurrection, dans le quinziéme Chapitre de sa prémiére Epître aux Corinthiens.

Ainsi par le second Adam les hommes sont remis en possession de la vie, de sorte que par le péché du premier Adam aucun d'eux ne sauroit plus rien perdre de ce qu'il peut prétendre en vertu de sa propre justice. En esset l'Ecriture établit, ce semble, assez nettement, que tout homme juste, c'est à dire, qui observe exactement la Loi de Dieu, a droit de prétendre à la Vie éternelle, Rom. IV, 4. A celui qui travaille, c'est à dire, qui pratique les commandemens de la Loi, la recompense ne lui est pas comptée comme une grace, mais comme une chose QUI LUI EST

conforme à la Loi de Dieu, sont dès-là hors des atteintes de la Mort. Mais d'autre part, tout pécheur doit s'attendre à être exclus du Paradis, & à perdre l'immortalité, c'est là la punition dettinée à tous ceux qui auront violé la Loi; & qui par la transgression de quelqu'un de ses préceptes auront manqué à la remplir exactement & dans toute son étendue. Voilà donc les hommes placez, par le moyen de la Loi, entre la Vie & la Mort, participans à l'une ou à l'autre, selon qu'ils sont justes ou injustes, c'est-à-dire observateurs exacts, ou bien violateurs de la Loi.

Or confine tous les hommes ont péché, Rom. III, 23 & sont entierement privez de la gloire de Dieu, c'est-à-dire, du Royaume des Cieux, qui est souvent appellé la gloire de Dieu dans l'Ecriture Sainte, comme, dis-je, tous les hommes ont péché, tant Juis que Gentils, vs. 9. de sorte que nulle Chair ne sera justifiée par les œuvres de la Loi, vs. 20. il s'ensuit de là, qu'aucun homme ne peut avoir part à la Vie éternelle & au bonheur infini dont elle est accompagnée.

Mais ici on demandera peut-être, "pour-, quoi Dieu a imposé au Genre Humain , une Loi si sévère qu'aucun des Descendans d'Adam n'a pû l'accomplir jusques

, au temps des Apôtres, comme il paroît

## RAISONNABLE. CHAP. II. 17

, par ce qui est dit au Chapitre troisiéme, de l'Epître de St. Paul aux Romains, & dans celle des Galates Ch. III. vers.

Je répons à cela, que cette Loi étoit telle qu'il falloit pour être digne de la sainteté de Dieu qui en étoit l'Auteur; & telle que doit être une Loi destinée à la conduite d'une Créature comme l'Homme, à moins que Dieu n'eût voulu en faire un Etre raisonnable sans pourtant exiger de lui qu'il menât une vie conforme à la Raison, & non seulement cela, mais qu'il eût même pris plaisir à le voir agir d'une manière directement contraire à cette lumière naturelle qui est au dedans de lui, & aux régles de justice qui sont les plus conformes à sa nature, par où il est clair que Dieu auroit autorisé lui même le désordre, la confusion, & l'impiété dans ses Créatures. Or que cette Loi qu'il donna à Adam & à toute sa Posterité, fût la Loi de la Raison, ou, comme on l'appelle ordinairement, la Loi de la Nature, c'est ce que nous verrons bien-tôt. Cela polé, si des Créatures raisonnables ne prennent point la Raison pour régle de leur conduite, comment pourra-t-on les excuser? Si vous leur permettez de s'éloigner de la Raison dans un point, pourquoi ne leur permettrez-vous pas de le faire dans un autre? Où vous ar-Tom. I. rêterez-

rêterez-vous? Désobeir à Dieu en quoi que ce soit qu'il commande, (or il ne commande rien qui ne soit entierement conforme à la Raison) c'est une rebellion maniseste; & si on est dispensé de lui obeir dans un article particulier, tout ordre, & tout gouvernement est aneanti; & il n'y a plus moyen de mettre des bornes à la licence des l'ibertins. Par conséquent la Loi étoit, comme dit St. Paul Rom. VII, 12. sainte, juste, & bonne, telle en un mot qu'elle devoit être, & elle ne pouvoit point être autrement.

Mais s'il est vrai, comme on n'en peut douter, que quiconque vient à commettre quelque péché doive mourir nécessairement, & cesser d'être, la grace que Jesus Christ fait aux hommes de leur redonner la vie par le moyen de la Resurrection, ne leur seroit pas fort avantageuse, car la Mort auroit encore un pouvoir absolu sur tout le Genre humain, parce que tous les hommes ont péché; & que la mort est partout le gage du Péché, après la resurrection aussi bien que devant: en ce cas-là, dis-je, la refurrection que nous recevrions par Jesus-Christ ne nous seroit pas d'un grand secours, si Dieu n'avoit établi un autre moyen de justifier les hommes, je veux dire, tous ceux qui rempliroient les conditions portées par une Loi differente de celle dont nous venons

# de parler. Or c'est ce que Dieu a sait, en donnant aux hommes la Loi qui est appellée dans le Nouveau Testament la Loi de la Foi, Rom. III, 27. & qui est opposée à la Loi des Oeuvres, de sorte pourtant que ceux qui resuseront de s'y soûmettre, doivent par une suite nécessaire être punis de leur resusen perdant leur ame, Marc VIII. 35-38. c'est-à-dire leur vie, comme on le recon-

## CHAPITRE III.

noîtra sans peine si l'on examine à quelle occasion ont été dites les paroles de St. Marc

que je viens d'indiquer.

De la Loi des Oeuvres & de la Loi de la Foi. En quoi elles different l'une de l'autre.

Pou a mieux connoître cette Loi de la Foi, il est nécessaire d'examiner auparavant ce que c'est que la Loi des Oeuvres. C'est, pour le dire en peu de mots, une Loi qui exige une parsaite obeissance, sans saire grace en quoi que ce soit: de sorte que par cette Loi un homme ne peut être, ni juste, ni justissé, que lors qu'il en remplit exactement tous les devoirs, sans en excepter aucun. Et c'est cette parsaite obeissance,

ce, qui est désignée dans le Nouveau Testament par le mot de \* Justice.

Et voici quel est le langage de cette Loi, " Fai ceci, & tu vivras: mais si tu péches, tu ", ne peux éviter la mort". Cette Loi, comme vous voyez par-là, se présente à nous par deux côtez bien differens, l'un agréable. & l'autre fort terrible C'est par le premier de ces côtez qu'elle nous est représentée dans les passages suivans: Levit.XVIII,5. Vous garderez mes Statuts & mesOrdonnances, lesquelles si l'homme accomplit, il vivra par elles. Ezech. XX, 11. Je leur donnai mes Statuts, & leur fis connoître mes Ordonnances, lesquelles si l'homme accomplit, il vivra par elles. Moyse, dit St. Paul Rom. X, 5. decrit ainst la justice qui est par la Loi, savoir, Que l'homme qui fera ces choses, vivra par elles. Gal. III, 12. La Loi n'est point de la Foi: mais l'homme qui aura fait ces choses, vivra par elles. D'un autre côté, la Loi crie, Celui qui péche, doit mourir sans remission, il n'y a ni grace ni pardon à esperer pour lui: Gal. III, to. Maudit est quiconque n'observe pas tout ce qui est prescrit dans le Livre de la Loi.

Cette Loi des œuvres se rencontre, comme nous l'enseigne le Nouveau Testament, dans la Loi qui a été donnée aux hommes par le ministère de Moyse. La Loi, dit St.

Jean

<sup>\*</sup> Δικαιοσύνη.

### RAISONNABLE. CHAP. III. 21

Jean I, 17. a été donnée par Moy/e: la Grace & la Verité est venuë par Jesus-Christ, & auChapitre VII, 19. Moyse ne vous a-t-il pas donné la Loi, dit notre Seigneur, & neanmoins nul de vous n'accomplit la Loi. C'est de cette même Loi dont parle ce divin Sauveur dans St. · Luc X, 26. lors qu'il dit à un Docteur de la Loi, Que porte la Loi? Qu'y lisez-vous? & un peu plus bas, (vs. 28) Faites cela, & vous vivrez. C'est encore la même que St. Paul appelle si souvent la Loi, sans aucune autre distinction, Rom. II, 13. Ceux qui écoutent la Loi, ne seront pas pour cela justes devant Dieu: mais ce sont ceux qui pratiquent la Loi, qui seront justifiez. Il seroit inutile d'alleguer pour cela d'autres passages, car on en trouve à tout moment dans les Ecrits de ce saint Apôtre, & particulierement dans fon Epître aux Romains.

Mais comme la Loi de Moyse n'a pas été donnée à tout le Genre Humain, comment est-ce que tous les hommes sont Pécheurs, puis que sans Loi, il ne sauroit y avoir de transgression? St. Paul répond lui-même à cette Question dans son Epître aux Romains, Chap. II. vs. 14. & 15. Lors, dit-il, que les Gentils qui n'ont point la Loi, sont naturellement (c'est-à-dire, jugent qu'il est raisonnable de faire) les choses que la Loi commande, n'ayant point de Loi, ils sont Loi à eux-mêmes, car ils

B 3

montrent l'œuvre de la Loi écrite dans leur cœur, leur conscience leur rendant témoignage, & leurs pensées s'accusant entr'élles, ou aussi s'excusant. Par ce passage, & par plusieurs autres qu'on trouve dans le Chapitre suivant, il paroît évidemment que la Loi de la Nature, que les hommes peuvent connoître par le moyen de la Raison, doit être comprise sous la Loi des Oeuvres, aussi bien que la Loi de Moyse: car, dit ce même Apôtre Rom III, 9.
23, nous avons déja convaincu & les Juiss & les Gentils d'être tous dans le Péché: parce que tous ont péché, & sont entiérement privez de la gloire de Dieu, ce qui n'auroit pu convenir aux Gentils, s'ils n'eussent point connu de Loi.

En un mot, ce que Dieu exige des hommes, sans aucune indulgence en consideration de leur Foi, quoi que ce soit, & quelque part que ce puisse être, tout cela doit étre compris sous la Loi des Oeuvres. Ainsi la défense que Dieu fit à Adam de manger de l'Arbre de Science faisoit partie de la Loi des Oeuvres. Il faut seulement remarquer ici, que parmi les commandemens positifs de Dieu, il y en a quelques-uns qu'il ne fait que pour des fins particulières, & par rapport à quelques circonstances de temps, de lieux, & de personnes; & qu'ainsi ces sortes de commandemens n'obligent que pour un tems préfix & déterminé, en vertu de l'ordre

# RAISONNABLE CHAP. III. 23

dre vositif de Dieu. Telle étoit cette partie de la Loi de Moyse qui concernoit le Culte exterieur ou le Gouvernement politique du Peuple Juif, & qu'on appelle communément la Loi Céremonielle & Politique, pour la distinguer de l'autre partie de cette même Loi qui ne regarde que la Morale, & qui étant conforme aux régles éternelles du Juste est d'une obligation éternelle, & par conséquent demeure encore dans toute sa force sous l'Evangile, bien loin d'être abrogée par la Loi de la Foi, comme quelques-uns vouloient se le persuader du temps de St. Paul. Mais ce même Apôtre condamne cette pensée d'une maniere si expresse, qu'on ne peut l'adopter sans le contredire visiblement: Est-ce donc, dit-il Rom. III, 31. que par la Foi nous détruisons la Loi? A Dieu ne plaise: mais au contraire nous l'établissons. Et cela ne sauroit être autrement, car s'il n'y avoit point de Loi des œuvres, il ne pourroit point y avoir de Loi de la Foi. La raison de cela est, que la Foi ne seroit pas nécessaire pour tenir lieu de Justice aux hommes, s'il n'y avoit une Loi qui fût la regle & la mesure de la Justice, dont les hommes auroient manqué à remplir exactement tous les devoirs. Là où il n'y a point de Loi, il n'y a point de Péché: de sorte que tous ceux qui sont sans Loi, sont également justes, foit

foit qu'ils ayent de la Foi ou qu'ils n'en ayent

point.

Les regles du Juste sont donc les mêmes qu'elles ont toûjours été, aussi bien que l'obligation de les observer. Toute la difference qu'il y a entre la Loi des Oeuvres, & la Loi de la Foi se reduit à ceci: que la Loi des Oeuvres ne fait aucune grace si l'on vient à violer quelqu'un de ses préceptes. A la verité, ceux qui exécutent ce qu'elle prescrit, sont justes: mais ceux qui la transgressent par quelque endroit, sont reputez injustes, & n'ont rien à prétendre à la vie, qui est la recompense de la Justice. Au contraire, par la Loi de la Foi, la Foi est donnée pour suppléer au défaut d'une entière obeissance: de sorte que ceux qui croyent, sont mis en possession de la vie & de l'immortalité, comme s'ils étoient véritablement justes. Il faut seulement prendre garde ici, que, lors que St. Paul dit que l'Evangile \* établit la Loi, il veut parler de cette partie de la Loi de Moyfe qui concerne la Morale. que dans cet endroit il n'ait pas eu en vûë la Loi Céremonielle ou Politique, c'est ce qui paroît évidemment par un autre passage de son Epître aux Romains que nous avons déja cité, dans lequel il dit, Rom. II, 14. que lors que les Gentils

# RAISONNABLE. CHAP. III. 25

tils font naturellement les eboses que la Loi commande, leur conscience leur en rend témoignage. Car les Gentils n'ont jamais pensé aux préceptes politiques ou ceremonicle de la Loi de Moyse, bien loin de s'attacher à les mettre en pratique; & ce n'étoit qu'à ce que cette Loi renferme de Moral que leur conscience pouvoit s'interesser. Du reste, St. Paul dit expressément aux Galates, (Ch. IV.) qu'ils ne sont point assujettis à cette partie de la Loi qui consiste en cérémonies, qu'il appelle (vs. 3.) les premières & les plus grossiéres instructions que Dieu ait données au Monde, & (vs. 9.) des rudimens foibles & défectueux. Enfin Jesus-Christ lui-même déclare à ses Auditeurs dans cet admirable Sermon qu'il fit sur la Montagne, Matth. V, 17. que quelque idée qu'ils pussent avoir de lui, il n'étoit pas venu pour relâcher la Loi, mais pour en resserrer l'obligation; car que ce soit là ce qu'emporte le \* mot de l'original employé dans cet endroit, c'est ce qui paroît clairement par la suite de ce Chapitre, où Jesus-Christ propose des préceptes auxquels il donne un sens plus rigide que celui qu'on leur donnoit auparavant. Or ces préceptes auxquels il communique, pour ainsi dire, une nouvelle force, sont tous préceptes de Morale. Et pour ce qui est de Вς

\* Панрывал.

la Loi Cérémonielle, ce divin Docteur apprend à la Femme Samaritaine ce qui en devoit arriver: Le temps va venir, lui ditil, que vous n'adorerez plus le Pére, ni sur sette Montagne, ni dans Jerusalem. Mais les vrais adorateurs adoreront le Pére en esprit & en verité, car ce sont là les adorateurs que le

Pére cherche, Jean IV, 21.23.

Voici maintenant en peu de mots ce qu'on doit penser de la Loi de Moyse. Ce qu'il y a dans cette Loi qui regarde simplement la police & le culte cérémoniel de la Religion, n'oblige point les Chrétiens. Mais à l'égard des Juiss c'étoit une partie de la Loi des Oeuvres. car c'est une maxime fondée sur la! oi Naturelle, que l'homme est tenu d'obéir à tout commandement positif qui émane de Dieu, quelque addition que ce Souverain Legislateur juge à propos de faire par ce moien à la Loi de la Nature. Quant à l'autre partie de la Loi de Moyse qui concerne la Morale, comme elle est par tout la même, c'est-à-dire, la regle éternelle de la Justice, elle oblige les Chrétiens, & tous les hommes, en quelque endroit du Monde qu'ils vivent. leur tient lieu à tous d'une Loi des œuvres qui ne peut jamais être changée. Mais les Chrétiens fideles ont, outre cela, le privilege d'être sous la Loi de la Foi: Loi par laquelle Dieu justifie un homme à cause qu'il croit,

# RAISONNABLE. CHAP. III. 27

croit, bien qu'à considerer ses actions il ne soit point juste, c'est-à-dire, bien qu'il ait manqué d'accomplir exactement la Loi des œuvres. Il n'y a que Dieu qui justifie ou qui puisse justifier ceux qui ne sont pas justes par le moien de leurs œuvres: ce qu'il fait en imputant leur foi à justice, c'est-à-dire en lui faisant tenir la place d'une parfaite observation de la Loi. Abraham crut à Dieu, dit St. Paul Rom. IV, 3. & sa foi lui fut imputée à justice. vs. s. Lors qu'un homme croit en celui qui justifie le Pécheur, sa foi lui est imputée à justice. vs. 6. David exprime le bonbeur de l'homme à qui Dieu impute la justice fans les œuvres, (c'est à dire sans cette mesure complette de bonnes œuvres que fait une exacte & parfaite obéissance) vs. 7. quand il dit . Bienheureux (ont ceux dont les iniquitez sont pardonnées, & dont les Péchez sont souverts. vl. 8. Heureux celui à qui Dicu n'aura point imputé de Péché.

Mais, en quoi consistoit cette Foi par laquelle Abraham sut justissé devant Dieu? A croire Dieu, lors qu'il s'engagea à ce bon Patriarche par des promesses positives, en traitant alliance avec lui. Cela paroîtra visiblement à quiconque considerera ensemble les passages où il est parlé de cette Foi d'Abraham. Mosse la représente dans la Génese Chap. XV. vs. 6. par cette expression,

\* il crut à l'Eternel, ou il crut l'Eternel. Or la phrase hébraïque croire à ne signifie autre chose que croire ce qu'on dit, y ajoûter fui, comme on peut le conclurre évidemment de la manière dont St. Paul propose ce passage dans son Epître aux Romains (IV, 3.) où il le cite ainsi, + Abraham crut à Dieu; ce qu'il explique ensuite par ces paroles, vf. 18---22. Lequel Abraham ayant esperé contre toute espérance, crut sous espérance qu'il deviendroit le Pére de plusieurs Nations, selon ce qui lui avoit été dit; Ainsi sera ta semence. N'étant pas foible en la Foi. il n'eut point d'égard à son corps qui étoit déja amorti, parce qu'il avoit près de cent ans, ni aussi à l'amortissement de la matrice de Sara. Iln'hesita point & n'eut pas la moindre désiance que la promesse de Dieu ne dût s'accomplir; mais il se fortifia par la foi, rendant gloire à Dieu, & étant pleinement persuadé que celui qui lui avoit promis, avoit bien le pouvoir d'executer sa promesse. Et c'est pour cette raison que cela lui fut imputé à justice. D'où il s'ensuit manifestement, que la Foi que Dieu imputa à justice à Abraham n'étoit autre chole

#### הָאֱמין בַיהֹוָהִ \*

<sup>†</sup> Dans la Version Angloise il y a positivement, Abrabam crut Dieu, & dans celle de Mrs. de Port-Royal, Abraham crut ce que Dieu lui avoit dit.



# RAISONNABLE. CHAP. III. 29

chose qu'une forte persuasion qu'avoit ce bon Patriarche, que ce que Dieu lui disoit étoit veritable, & une ferme confiance qu'il mettoit en lui, dans l'esperance que ce qu'il lui avoit promis, auroit son accomplissement.

Or ce n'est pas pour Abraham seul, ajoûte St. Paul, vs. 23. 24. que l'Ecriture marque que la Foi lui a été imputée à justice, mais pour nous; par où elle nous enseigne, que comme Abraham fut justifié à cause de sa Foi, de même notre Foi nous sera imputée à justice, si nous nous confions en Dieu comme fit Abraham. Et par là tout le monde voit sans peine qu'en cet endroit notre Foi n'est mise en comparaison avec celle d'Abraham, qu'entant qu'elle doit être ferme & exempte de tout doute; & non pas parce qu'elle doit avoir pour objet les mêmes choses que la Foi d'Abraham, savoir, que, quoi que lui & sa femme fussent fort âgez & hors d'état de pouvoir esperer d'avoir des Enfans, cependant il auroit de sa femme un Fils, par le moyen duquel il deviendroit Pere d'un grand Peuple; & que ce Peuple possederoit en heritage le Païs de Canaan. C'étoit-là ce que crut Abraham, & qui lui fut imputé à justice: mais personne, je pense, ne s'avisera de dire, que qui croiroit cela présentement, jouiroit dès-

là du même privilege qu'Abraham, c'est-àdire, que cette créance particuliére lui seroit aussi imputée à justice. Donc, pour tout dire en peu de mots, la Loi de la Foi renferme, d'un côté, à l'égard de chaque homme en particulier, une obligation de croire ce que Dieu lui impose de croire, comme une condition de l'alliance qu'il fait avec lui & de l'autre, une confiance aux promesses de Dieu qui l'empêche de douter de leur accomplissement. C'est ce que St. Paul nous apprend au Chapitre IV. de son Epître aux Romains, car après avoir dit, comme nous venons de le voir, que ce n'étoit pas pour Abraham seul que l'Ecriture marque que sa Foi lui avoit été imputée à justice, il ajoûte, vs. 24. mais aussi pour nous, à qui elle sera imputée de même, si nous croyons en celui qui a ressuscité d'entre les morts Jesus-Christ notre Seigneur. Cela étant, nous sommes obligez d'examiner ce que c'est que Dieu veut que nous croyions présentement fous l'Evangile, car la créance d'un Dieu invisible, éternel, tout-puissant, Créateur du Ciel & de la Terre, &c. étoit imposée aux hommes avant la publication de l'Evangile aussi bien qu'à présent. Et c'est ce que nous allons faire dans la suite de cet Ouvrage.

#### CHAPITRE IV.

Où l'on prouve par des Passages tirez des Evangelistes, que ce qu'on est obligé de croire sous l'Evangile, c'est, que Jesus-Christ est le Messie.

E que nous sommes présentement obligez de croire pour obtenir la Vie éternelle, est proposé fort clairement dans l'Evangile. Celui qui croit au Fils, nous dit St. Jean Chap. III, 36. a la Vie éternelle, & celui qui ne croit point au Fils, ne verra point la Vie. Le même Apôtre nous enseigne ce que c'est que croire au Fils dans le Chapitre suivant, où après avoir rapporté une partie de l'entretien que Jesus-Christ eut avec une femme de Samarie, il continuë de la sorte: Cette femme lui dit, Je sai que le Messie qui est appellé le Christ doit venir; & lors qu'il sera venu, il nous annoncera toutes choses. Jesus lui dit, C'est moi-même, qui vous parle. Après quoi cette femme s'en retourna à la Ville, & dit aux bommes de ce lieu-là, Venez voir un homme qui m'a dit tout ce que j'ai fait, ne seroit-ce point le Messie? Or plusieurs Samaritains de cette Ville-là crurent en lui sur le rapport de cette femme, qui les assuroit qu'il lui 4Voit

avoit distout ce qu'elle avoit fait. Les Samaritains étant ensuite venus le trouver, il y en eut beaucoup plus qui crurent en lui pour l'avoir entendu parler; de sorte qu'ils disoient à cette femme, Ce n'est plus à cause de ce que vous nous en avez dit que nous croyons, car nous l'avons oui nous-mêmes; & nous savons qu'il est véritablement le Messie, le Sauveur du Monde, Jean IV, 25, 26, 29, 39, 47, 41, 42.

Il est clair par cet endroit, que croire au Fils, c'étoit croire que Jesus étoit le Messie, ajoûter foi aux miracles qu'il faisoit, & à ce qu'il disoit lui-même de sa personne. Car ceux dont il est dit qu'ils crurent en Lui sur le rapport de cette semme, vs. 39. lui disent ensuite à elle même, que ce n'est plus à cause de ce qu'elle leur en avoit dit qu'ils croyent, mais parce qu'eux-mêmes l'ayant oui, savent, c'est-à dire, croyent certainement, qu'il est le Messie.

C'étoit-là le grand point sur lequel on étoit alors en dispute touchant Jesus de Nazareth, savoir s'il étoit le Messie ou non; & c'étoit en se déclarant pour l'affirmative de cette proposition, que les Croyans ou Fidèles étoient distinguez des Incredules. Ainsi, lors que plusieurs des Disciples de Jesus l'eurent abandonné, à l'occasion de ce qu'il leur avoit déclaré qu'il étoit le Bain de vie descendu du Ciel, il dit aux douze Apôtres;

# RAISONNABLE. CHAP. IV. 33

Et vous, ne voulez-vous point aussi me quitter? Mais Simon Pierre lui répondit, A qui irion-nous, Seigneur? Vous avez les paroles de la vie éternelle. Nous croyons & nous savons que vous êtes le Messie, le Fils du Dieu vivant, Jean VI.69. C'étoit-là la créance qui les distinguoit des Apostats, & des Incrédules; & qui suffisoit pour les maintenir dans la dignité de l'Apostolat. Ce sut encore sur cette même proposition, Que Jesus étoit le Messie, le Fils du Dieu vivant, reconnue par St Pierre, que notre Seigneur dit qu'il bâtiroit son Eglise, Matth. XVI. 16-18.

C'étoit pour convaincre les hommes de cette verité que Jesus-Christ faisoit des miracles; & c'étoit en conséquence de ce qu'ils croyoient, ou qu'ils refusoient de croire, qu'ils étoient admis dans son Eglise, ou qu'ils en étoient exclus, qu'ils étoient déclarez Fidèles, ou Infidèles. Les Juifs, dit St. Jean X. 24. 26. s'assemblérent autour de lui, & lui dirent: Jusques à quand nous tiendrez-vous l'esprit en suspens? Si vous êtes le Messie, dites-le nous clairement. Jesus leur répondit, Je vous l'ai dit, & vous ne me croyez pas. Les œuvres que je fais au nom de mon Pere, rendent témoignage de moi, mais pour vous, vous ne croyez pas, parce que vous n'étes pas de mes Brebis. Conformément à cela Tom. I.

la, St. Jean nous dit dans sa seconde Epître vs. 7. 9, 10. Que plusieurs Imposteurs se sont élevez dans le Monde, lesquels ne Infessent point que Jesus, le Messie, soit venu en chair. Celui qui ne confesse point cela, ajoûte ce saint Apôtre, est un seducteur & un Antechrist. Quiconque ne demeure point attaché à la Doctrine du Messie ne possede point Dieu; & quiconque demeure attaché à la Doctrine du Messie, c'est-à-dire à la Doctrine qui établit que Jesus est ce Messie, celuilà possede le Pére & le Fils. Que ce soit là le veritable sens de ces passages, cela paroît évidemment par cet endroit de la prémiére Epître de ce même Apôtre, Quiconque croit que Jesus est le Messie, est né de Dieu, 1. Jean V. 1. C'est encore dans la même vûë que ce saint Apôtre étant sur le point de conclurre son Evangile; & voulant faire voir pour quelle fin il l'avoit écrit, dit en propres termes: Jesus a fait, à la vûë de ses Disciples, plusieurs autres miracles qui ne sont pas écrits dans ce Livre, mais ceux-ci sont écrits, AFIN QUE VOUS CROYIEZ QUE JESUS EST LE MESSIE, le Fils de Dieu; & qu'en croyant vous ayiez la vie par son nom, Jean XX.20, 31. D'où il paroît que l'Evangile a été écrit pour engager les hommes à croire cette proposition, Fesus de Nazareth est le Messie; & que s'ils y donnent leur consentement, ils auront la vie. Auf-

# RAISONNABLE. CHAP. IV. 35

Aussi, la grande Question qu'il y avoit parmi les Juifs à l'occasion de Notre Seigneur, c'étoit de savoir, s'il étoit le Messie ou non: & le point capital que l'Evangile presse, & annonce avec le plus de soin, c'est que Jesus est effectivement le Messie. Les agréables nouvelles de sa naissance, dont des Bergers furent informez les prémiers par un Ange, leur furent annoncées en ces termes: Ne craignez point, car je viens vous apporter une nouvelle qui sera pour tout le Peuple le sujet d'une grande joye, c'est qu'aujourd'bui dans la Ville de David, il vous est né un Sauveur qui est le Messie, le Seigneur, Luc II. 11. Notre Seigneur s'entretenant avec Marthe des moyens d'acquerir la Vie éternelle, lui dit, Quiconque croit en moi, ne mourra jamais: Croyez-vous cela? Elle lui répondit, Oui Seigneur, je croi que vous êtes le Messie, le Fils de Dieu, qui devoit venir au Monde, Jean XI. 27. Cette réponse de Marthe fait voir clairement comment il faut croire en Jesus-Christ pour avoir la Vie éternelle, savoir, croire qu'il est le Messie, le Fils de Dieu, dont la venuë avoit été prédite par les Prophêtes. Et voici comment André & Philippe expriment la même chose. au rapport de St. Jean: André ayant rencontré son frère Simon, lui dit: Nous avons trouvé le Messie, c'est-à-dire le Christ; & un peu plus

plus bas, Philippe ayant rencontré Nathanaël, lui dit: Nous avons trouvé celui de qui Moyse a écrit dans la Loi, & que les Prophètes ont prédit, savoir Jesus de Nazareth, fils de Joseph, Jean I. 41,45. J'avertirai ici qu'en vertu de ce que cet Evangeliste dit en cet endroit, j'ai toûjours mis le mot de Messie à la place de celui de Christ, dans les passages de l'Ecriture où ce dernier mot se rencontre, afin qu'on eût une idée plus nette du sens qu'ils renserment, car au fond le mot de Christ est un mot Grec qui répond précisément à celui de Messie qui est Hébreu; & l'un & l'autre signifie oint.

Enfin, la grande verité dont Jesus-Christ prit à tâche de convaincre ses Disciples & ses Apôtres, après sa Resurrection, c'est qu'il étoit le Messie, comme on peut le voir au Chapitre XXIV. de St. Luc, que nous examinerons plus particuliérement ailleurs. C'est-là qu'on peut apprendre quel est l'Evangile que Jesus-Christ prêcha à ses Disciples & à ses Apôtres, aussi-tôt après sa resurrection, & cela pendant deux sois, le

propre jour qu'il ressuscita.

#### CHAPITRE V.

Où l'on fait voir que les Apôtres ne proposoient non plus autre chose à croire, sinon que Jesus étoit le Mcssie.

CI par les choses que les Apôtres prê-Choient à toutes les Nations, l'on peut connoître à quoi se reduisoit ce qu'elles étoient obligées de croire en faisant profession de la Religion Chrétienne, nous pouvons ajoûter, que toutes les prédications des Apôtres, telles qu'elles nous sont rapportées dans les Actes, tendent toutes à ce but, qui est de prouver que Jesus étoit le Messie. Et c'est pour cela qu'aussi-tôt après sa mort ils commencérent à proposer sa Resurrection comme un Article de Foi absolument nécessaire à salut; & souvent même ils n'insistoient que sur ce point. Comme c'étoit-là une marque certaine & évidente que Jesus étoit le Messie, il étoit nécessaire que tous ceux, qui le regardoient comme tel, crussent qu'il étoit ressuscité. Car puis que le Messie devoit être Sauveur & Roi, & qu'il devoit donner la vie & un Royaume à ceux qui le recevroient, comme nous le verrons bien-tôt, on n'auroit eû aucun droit de C 3

de faire passer Jesus pour le Messie, & d'imposer aux hommes la nécessité de croire qu'il le fût essectivement, si l'on eût crû qu'il fût demeuré sous la puissance de la Mort, & dans la corruption du sepulchre. Il falloit donc que ceux qui croyoient que Jesus étoit le Messie, crussent aussi qu'il étoit ressusté; & ceux qui croyoient qu'il étoit ressuscité, ne pouvoient point douter qu'il ne sût le Messie. Mais nous parlerons ailleurs de

cela plus au long.

Voyons donc à présent comment les Apôtres prêchoient Christ, & ce qu'ils proposoient à croire à leurs Auditeurs. Dès le second Chapitre des Actes nous voyons St. Pierre qui convertit dans Jerusalem trois mille ames, par le premier Sermon qu'il fait. Pour savoir quelle sut cette parole que ses Auditeurs reçurent avec tant de joye, & qui les porta à se faire baptiser, A& II.vs. 41. on n'a qu'à lire le verset 22. jusques au 36. Mais voici en peu de mots tout le précis du Discours de cet Apôtre, renfermé dans ces paroles, qui en font la Conclusion; & fut quoi il insiste comme sur une chose que ses Auditeurs doivent croire nécessairement: Que toute la Maison d'Israël sache donc certainement, que Dieu a fait Seigneur & Messie ce Jesus que vous avez crucisié, vs. 36.

# RAISONNABLE. CHAP. V. 39

Le Discours que St. Pierre fit aux Juiss dans le Temple de Jerusalem, (Ast. III.) tend à prouver la même chose, comme on peut le voir par ces paroles qui en sont comme l'abregé, vs. 18. Mais Dieu a accompli de cette sorte ce qu'il avoit prédit par la bouche de tous ses Prophetes, savoir que le

Messie devoit souffrir.

Dans le Chapitre suivant Ast. IV. Pierre & Jean ayant été citez devant le Senat des Juiss, pour rendre raison d'un Miracle qu'ils avoient fait en faveur d'un homme boiteux, ils déclarérent, qu'il avoit été gueri au nom de Jesus de Nazareth, qui étoit le Messie, & par lequel seul on pouvoit être sauvé, vs. 10-12. Ces deux Apôtres soûtinrent encore la même chose dévant une pareille Assemblée, Ast. V. 20-32. Et ils ne cessoient tous les jours d'enseigner, & de prêcher au Temple & de maison en maison, que Jesus étoit le Messie, vs. 42.

Le Discours que S. Etienne prononça dans le Conseil, (Att. VII.) n'est autre chose qu'un reproche qu'il fait aux Juiss, d'avoir trahi & mis à mort le Juste; tître par lequel il désigne clairement le Messie, dont la venuë avoit été prédite par les Prophetes, vs. 51, 52. Il paroît d'ailleurs, en comparant le verset 22. du Ch. IX. de St. Jean avec le 24. du même Ch. que c'étoit une opinion répanduë parmi les

C 4 Juifs,

Juiss, Que le Messie devoit être sans péché: ce qui est le veritable sens du mot Juste.

Nous apprenons dans le Chapitre VIII. des Attes, que Philippe commença d'annoncer l'Evangile dans la Ville de Samarie. Alors Philippe étant descendu à Samarie, leur précha: & qu'est-ce qu'il leur prêcha? Le voici renfermé dans ce seul mot, le Messie, vs. 5. La seule chose qu'il exigea d'eux, ce sut qu'ils crussent, que Jesus étoit le Messie, & dès qu'ils l'eurent crû, ils reçurent le Baptême: Et quand ils eurent crû Philippe qui leur annonçoit ce qui appartient au Royaume de Dieu & au nom de Jesus le Messie, ils furent baptisez tant hommes que femmes, vs. 12.

Philippe ayant été envoyé de là en un autre endroit, par un ordre exprès de Dieu, afin de convertir à la Foi Chrétienne un Eunuque, qui étoit l'un des prémiers Officiers de Candace Reine d'Ethiopie: il prit occasion d'un Passage d'Esaïe, de lui annoncer Jesus, vs. 35. Or pour savoir ce qu'il lui en dit, il ne faut que voir la profession de foi que fit l'Ennuque, lors qu'il sur sur le point d'être baptisé. La voici en propres termes, vs. 37. Je croi que Jesus-Christ est le Fils de Dieu: ce qui est autant que s'il eût dit, " se croi que celui que vous, nommez Jesus-Christ, est réclement & y, veritablement le Messie, qui avoit été pro-

# RAISONNABLE. CHAP. V. 41

, mis". Car croire que Jesus étoit le Fils de Dien, & croire qu'il étoit le Messie, c'étoit une seule & même chose, comme on peut le voir en comparant le vs. 45. du premier Chapitre de Saint Jean avec le 49. où Nathanaël confessant que Jesus est le Messie. s'exprime ainsi, en s'addressant à lui-même: Vous êtes le Fils de Dieu, vous êtes le Roi d' [[raël. Ainsi, lors que les Juiss demandent à Ielus-Christ, (Luc XXII. 70.) s'il est le Fils de Dieu, il est visible qu'ils lui demandent simplement, s'il est le Messie. On n'a pour s'en convaincre, qu'à comparer cet endroit avec les trois versets précedens. Dès le verset 67. ils lui demandent en termes exprès. s'il est le Messie : Si vous êtes le Messie, ditesle nous: & Jesus leur répond, Si je vous le dis, vous ne me croirez point. Mais il leur déclare en même temps, que désormais il va prendre possession du Royaume destiné au Messie, ce qu'il exprime en ces termes, vs. 60. Desormais le Fils de l'Homme sera assis à la droite de la Puissance de Dieu. Sur quoi ils se prirent tous à crier, Vous êtes donc le Fils de Dieu? c'est-à-dire, Vous avoûez donc vous-même, que vous êtes le Messie? Et Jesus-Christ repliqua tout aussi-tôt, Vous dites vous-mêmes que je le suis. Nous pouvons encore conclurre, que dans ce temps-là les Juifs employoient communément le tître de

Fils de Dieu pour désigner le Messie, de ce qu'ils dirent à Pilate, pour l'obliger à condamner Jesus-Christ à la mort, Jean XIX. • 17. Nous avons une Loi, & selon notre Loi il doit mourir, parce qu'il s'est fait Fils de Dieu: c'est-à-dire, parce qu'il a soûtenu qu'il étoit le Messie, le Prophete qui devoit venir, " car comme c'est à faux tître qu'il s'attribuë cette qualité, il merite la mort en " vertu de la Loi, Deut. XVIII. 20. Que ce fut-là la fignification ordinaire du tître de Fils de Dieu, c'est ce qui paroît encore bien clairement par ce que les Principaux Sacrificateurs disoient à Jesus, pour se moquer de lui, lors qu'il étoit sur la Croix Matt.XXVII.42.ll a sauvé les autres; & il ne sauroit se sauver lui-même. S'il est le Roi d'Israël, qu'il descende présentement de la Croix, & nous croirons en lui. Il met sa confiance en Dieu: si donc Dieu l'aime, qu'il le délivre maintenant, car il a dit, Je suis LE FILS DE DIEU: Cequi revient à ceci, , il a dit qu'il étoit le Messie, ce qui est visiblement faux, car s'il l'étoit, "Dieu ne manqueroit pas de le délivrer. Le "Messie doit être le Roi d'Israël, le Sauveur ,, du Monde: mais cet homme-ci ne sauroit , se sauver lui-même". Dans cet endroit, les Souverains Sacrificateurs employent, comme vous voyez, deux tîtres, qui étoient alors en usage; & dont les Juiss se servoient com-

# RAISONNABLE. CHAP. V. 43

communément pour désigner le Messie. savoir Fils de Dieu, & Roi d'Israël. Et pour celui de Fils de Dieu, on le donnoit si ordinairement au Messie, qui étoit alors le principal objet de l'attente des Juifs, & le sujet le plus ordinaire de leurs entretiens, qu'il semble que les Romains qui vivoient parmi les Juifs, avoient appris de le nommer ainsi. comme on peut le conclurre de ces paroles de S. Matthieu Ch. XXVII. 74. Le Centenier & ceux qui étoient avec lui pour garder Jesus, ayant vû le tremblement de terre. & tout ce qui se passoit, furent saisis d'une extrême crainte & dirent : Veritablement celui-ci étoit LE FILS DE DIEU: c'étoit cette Personne extraordinaire qu'on attendoit.

Dans le Ch. IX. des Actes, nous voyons S. Paul qui commence à exercer la charge qui lui avoit été donnée de prêcher l'Evangile, après l'avoir appris d'une manière miraculeuse: Et aussi-tôt, dit St. Luc vs. 20. il prêcha Christ dans les Synagogues, assurant qu'il étoit le Fils de Dieu, c'est-à-dire, que Jesus-Christ étoit le Messie, car il est visible que dans cet endroit Christ est un nom propre. Or que ce fut-là le précis des Prédications de Saint Paul, c'estce qui paroît encore par le verset 22. du même Chapitre, où il est dit expressément, Que Saul se fortissoit de plus en plus;

& confondoit les Juifs qui demeuroient à Damas, leur montrant que Jesus étoit le Christ,

c'est-à-dire, le Messe.

S. Pierre étant allé à Cesarée pour voir le Centenier Corneille, qui avoit été averti, par le moyen d'une Vision, d'envoyer vers lui, comme St. Pierre avoit été chargé par une semblable voye de l'aller trouver, tout ce que cet Apôtre lui dit, se reduisit à lui apprendre (Att. X.) ce que Dieu avoit commandé aux Apôtres de prêcher au Peuple. sayoir, de témoigner que c'étoit lui (Jesus) qui avoit été établi de Dieu pour être le Juge des vivans & des morts; & que tous les Prophetes lui rendent ce témoignage, que quiconque croira en lui, recevra par son nom la remission de ses péchez, vs. 42. & 43. C'est-là, dit S. Pierre, (a) la Parole que Dieu a fait enzendre aux Enfans d'Ifraël, laquelle (b) PA-ROLE a été publiée par toute la Judée, en commençant par la Galilée après le Baptême que Fean a prêché, vs. 36, 37. Et c'étoient là (c) les paroles par lesquelles Corneille devoit être sauvé, lui & toute sa Maison, comme il lui avoit été promis, Att. XI, 14. paroles ne contenoient autre chose, finon que

 <sup>(2)</sup> υ. 36. τὸν λόγον δν ἀπέςειλε τοῖς ὑιοῖς Ἰσραήλ.
 (b) υ. 37. ἱῆμα.
 (c) ῥήματα ἐν οἶς σωθήση σὰ καὶ πᾶς ὁ οἶκός σου.

# RAISONNABLE. CHAP. V. 45

que Jesus étoit le Messie, le Sauveur qui avoit été promis. Et dès qu'ils eurent crû cet Article, qui renfermoit tout ce qui leur fut enseigné, le Saint Esprit descendit sur eux, après quoi ils furent baptisez. Mais il est à remarquer, qu'en cette occasion le Saint Esprit descendit sur eux avant qu'ils fussent baptisez, au lieu qu'en d'autres rencontres l'Ecriture remarque expressément, que ceux qui se convertissent à la Foi Chrétienne, ne recoivent le Saint Esprit qu'après avoir reçû le Baptême. Et voici, ce semble, la raison de cette difference: Dieu en répandant le Saint Esprit sur Corneille & sur toute sa famille, voulut déclarer par là du haut des Cieux, que les Gentils qui croiroient que Jesus est le Messie, devoient être admis dans l'Eglise par le moyen du Baptême, aussi bien que les Juifs. Pour entrer dans cette pensée, il ne faut que lire ce que St. Pierre dit pour sa désense, Att. XI. lors qu'il fut accusé par les Fidèles de la Circoncision, de ne s'être pas éloigné, comme il devoit, du commerce des incirconcis: on n'a qu'à voir en particulier ce que cet Apôtre dit dans les versets 15, 16, & 17. pour reconnoître que cette raison-là fut comme une autorité irrefragable, qui le détermina à recevoir les Gentils dans la communion de l'Eglise, dès qu'ils feroient profession de croire en Jesus-

Jesus-Christ, quoi que cela dût paroître fort étrange aux Juifs qui étoient encore alors les seuls Membres de l'Eglise Chrétienne. C'est pourquoi St. Pierre étant sur le point de baptiser le Centenier Corneille avec toute sa famille. Att. X. fait auparavant cette question aux Fidèles circoncis qui étoient venus avec lui, & qui paroissoient tout étonnez de voir que le don du Saint Esprit étoit aussi répandu sur les Gentils: Peuton refuser le Baptême à ceux qui ont déjarecu le Saint Esprit comme nous? vs. 47. Et dans la suite (Ast. XV.) quelques personnes de la Secte des Pharisiens qui avoient embrassé la Foi Chrétienne, ayant soûtenu, qu'il falloit circoncire les Gentils, & leur ordonner de garder la Loi de Moyse, Pierre se leva & leur dit: Mes fréres, vous savez qu'il y a longtemps que Dieu m'a choist d'entre nous, afin que les Gentils, savoir Corneille, & ceux qui se convertirent avec lui, entendissent par ma bouche la parole de l'Evangile, & qu'ils crussent. Et Dieu qui connoit les cœurs, leur a rendu témoignage, leur donnant le Saint Esprit, aussi bien qu'à nous; & il n'a point fait de difference entre eux & nous, ayant purifié leurs cœurs par la Foi, vf. 7---9. Ainsi tous ceux qui croyoient que Jesus étoit le Messie, Juifs ou Gentils, recevoient dès-là le sceau du Baptême, par où ils étoient reconnus pour

# RAISONNABLE. CHAP. V. 47 pour Disciples de Jesus-Christ; & étoient distinguez des Infidèles. Au reste, nous pouvons conclurre de ce que nous avons dit cidessus, que prêcher que Jesus est le Messie. c'est ce que les Auteurs du Nouveau Tettament défignent souvent par ces mots, la Parole, & la Parole de Dieu; & que croire cet article particulier, c'est, dans leur langage, recevoir la Parole de Dieu: Voyez Act. X. 36. 37. & XI. 1. 19, 20. Ils marquent encore la même chose par cette expression, la Parole de l'Evangile, Act. XV.7. Et dans l'Histoire de l'Evangile, ce que St. Marc appelle simplement la Parole, Chap. IV. 14,15. St. Luc le nomme la Parole de Dieu, Chap. VIII. 11. & St. Matthieu Chap. XIII. 19. la Parole du Royaume : de sorte que ces differens termes ne signifient apparemment qu'une seule & même chose dans les Ecrits du Nouveau Testament; & par conséquent

Mais continuons à faire voir que ce que les Apôtres exigeoient particuliérement de ceux qui embrassoient la Religion Chrétienne, se reduisoit à croire que Jesus étoit le Messie. Dans le Chapitre XIII. des Actes, Saint Paul se trouvant à Antioche, prêche dans la Synagogue pour persuader aux Juiss, que Dieu, selon sa promesse, a suscité Jesus de

nous devons les prendre tous dans le même

fens.

la semence de David pour Sauveur à Israël.vs. 23. & il dit expressément que Jesus est celuilà même, dont les Prophetes avoient écrit, ví. 25-29. c'est-à-dire, le Messie; & que pour faire voir qu'il l'étoit effectivement. Dieu l'a ressuscité des morts, vs. 30. quoi S. Paul raisonne de cette sorte, vs. 32, 32. Ainsi nous vous annonçons l'accomplissement de la promesse qui a été faite à nos Péres: Dieu nous en ayant fait voir l'effet, à nous qui sommes leurs Enfans, en ressuscitant Jesus, selon qu'il est écrit dans le second Psaume, Tu es mon Fils, je t'ai aujourd'hui engendré. Il continue ensuite à prouver que Jesus est le Messie, par la raison qu'il est ressuscité d'entre les morts: & il conclud par ces paroles, vs. 38,39. Sachez donc, mes frères, que c'est par lui que la remission des péchez vous est annoncée; & que quiconque croit en lui, est justifié par lui de toutes les choses dont vous n'avez pûêtre justifiez par la Loi de Moyse. Or cette doctrine particuliere est appellée plusieurs fois dans ce Chapitre la Parole de Dieu, comme on peut s'en convaincre en comparant le verset 42. avec les 44,46, 48, 49. & le 24. du Chap. XII. Att.XVII. 2--9. S. Paul se trouvant à Thessalonique, entra selon sa coûtume dans une Synagogue des Juifs; & disputa avec eux durant trois jours de Sabbat, leur découvrant & leur faisant voir qu'il avoit fallu que le Messie souffrit.

RAISONNABLE. CHAP. V. 49
frît, & qu'il ressussităt d'entre les morts: & ce
Jesus, leur disoit-il, que je vous annonce, c'est
le Meste. Quelques-uns d'eux crurent & se joignirent à Silas: mais les Juiss qui resuserent
de croire, émûrent toute la Ville. On voit clairement par-la que les Fidèles étoient distinguez des Insidèles, en ce qu'ils recevoient
pour veritable cette proposition, Jesus est le
Messie. Car, comme il est remarqué fort expressément dans le passage que nous venons
d'alleguer, ce sut-là la seule chose que St.
Paul tâcha de persuader aux Juis de Thessalonique, durant trois jours de Sabbat.

De là St. Paul alla à Berée, & y prêcha la même chose; & les habitans de cette dernière Ville sont louëz, vs. 11. de ce qu'ils examinoient les Ecritures afin de voir par cux-mêmes, si ce qu'on leur disoit, vs. 2, 3. pour leur prouver que Jesus étoit le Messe,

étoit veritable, ou non.

Nous trouvons que St. Paul prêche encore la même Doctrine à Corinthe, Att. XVIII. 4-6. Il disputoit dans la Synagogue tous les jours de Sabbat, & persuadoit les Juiss & les Grecs. Or quand Silas & Timothée furent venus de Macedoine, Paul rempli d'une nouvelle ardeur, témoignoit aux Juiss, que Jesus étoit le Mesfie. Mais les Juiss le contredisant avec des paroles de blaspheme, il secoua ses habits, & leur dit, Que votre sang soit sur votre tête: Pour Tom. I.

moi, j'en suis innocent; & des maintenant je m'en irai vers les Gentils. Ce fut dans une semblable occasion que ce même Apôtre dît aux Juifs d'Antioche, Act. XIII. 46. Vous étiez les prémiers à qui il falloit annoncer la Parole de Dieu: mais puis que vous la rejettez, nous nous tournons vers les Gentils.

Il est tout visible qu'ici St. Paul rejette sur les Juiss la cause de leur perdition, parce qu'ils combattent cette verité particuliere, • que Jesus est le Messie; & qu'ainsi c'est en recevant, ou en rejettant cette verité, qu'on peut avoir part au falut, ou se perdre en-Lierement. Cela étant, je pense être en droit d'assurer, que c'est là tout ce que sont obligez de croire ceux qui reconnoissent déja un Dieu éternel & invisible, Créateur du Ciel & de la Terre, comme faisoient les Juis: mais nous verrons dans la suite qu'il est nécessaire pour être sauvé de faire autre chose que croire. Du reste il ne sera pas hors de propos de remarquer ici en passant que les Apôtres dans les prédications, qu'ils font aux Juifs & aux gens \* dévots & craignans Dieu. ne les avertissent point de croire au seul vrai Dieu, qui a fait le Ciel & la Terre, parce qu'il

<sup>\*</sup> C'est ainsi qu'on a traduit le mot Grec Essime-, titre qu'on donnoit aux Proselytes de la Porte. & à ceux qui adoroient un seul Dieu, éternel & invisible. Parenthese de l'Auteur, renvoyée ici.

RAISONNABLE. CHAP. V. 91 qu'il étoit inutile de parler de cet article à des personnes qui en étoient déja persuadées, & qui en faisoient une profession ouverte, comme il paroît par la plûpart des discours que nous avons vûs jusqu'ici. Cependant, lors que ces mêmes Apôtres ont à faire à des Payens Idolâtres, qui n'étoient point encore parvenus à la connoissance du seul vrai Dieu, ils commencent par les instruire de l'Unité de Dieu, comme d'un Point qu'ils doivent croire nécessairement, qui est le fondement sur lequel est bâti ce qu'ils ont à leur apprendre du Messie; & sans quoi ce dernier article ne signifieroit rien.

Ainsi St. Paul parlant aux habitans de Lystre qui étoient Idolâtres; & qui vouloient lui sacrisser aussi bien qu'à Barnabas, leur dit, Act. XIV. 14, 15, 16. Nous vous annouçons que vous vous convertissez de ces vaines superstitions au Dieu vivant qui a fait le Ciel & la Terre, la Mer & tout ce qu'ils contiennent, qui dans les Siècles passez a laissé marcher toutes les Nations dans leurs voyes; & néanmoins il n'a point cessé de rendre toujours témoignage de ce qu'il est, en faisant du bien aux bommes, en disposant les pluyes du Ciel & les saisons favorables pour les fruits, en nous donnant la nourriture avec abondance, & remplissant nos cœurs de joye.

Il en usa de même avec les Atheniens qui
D 2 s'adon-

s'adonnoient aussi à l'Idolatrie, Att. XVII. car à l'occasion d'un Autel dédié au Dieu Inconnu', il leur dit, C'est ce Dieu que vous adorez sans le connoître, que je vous annonce: Dieu qui a fait le Monde & tout ce qui est dans le Monde, étant le Seigneur du Ciel & de la Terre n'babite point dans les Temples bâtis par les bommes: - Et puis que nous sommes les Enfans Ela race de Dieu, nous ne devons pas croire que la Divinité soit semblable à de l'or, à de l'argent ou à de la pierre, dont l'art & l'industrie des hommes a fait des figures. Or Dieu ayant, dissimulé ces tems d'ignorance, fait maintenant annoncer à tous les hommes, & en tous lieux, qu'ils se repentent, parce qu'il a arrêté un jour, auquel il doit juger le Monde selon la justice, par l'Homme qu'il a destiné à en être le Juge, dont il a donné à tous les bommes une preuve certaine, en le ressuscitant d'entre les morts. Et par là nous voyons que, lors qu'il étoit nécessaire de proposer quelque nouvel Article de Foi, comme il falloit le faire à l'égard des Payens Idolâtres. les Apôtres n'avoient garde d'y manquer.

Att. XVIII. 4, 5. St. Paul étant allé à Corinthe, préchoit dans la Synagogue tous les jours de Sabbat; & témoignoit aux Juifs que Jesus étoit le Messie. vs. 11. Et il demeura là un ant & demi, leur annonçant la Parole de Dieu, c'est-à-dire, l'heureuse nouvelle, que Jesus

étoit

# RAISONNABLE. CHAP. V. 53

étoit le Messie, car, comme nous l'avons déja montré, c'est ce qu'emporte cette ex-

pression, la Parole de Dieu.

Apollos, autre Prédicateur de l'Evangile, ayant été instruit plus amplement dans la voye de Dieu, s'attacha dès-lors à enseigner précisément la même Doctrine, comme on peut le voir par ce que Saint Luc nous dit de lui au Chapitre XVIII. des Actes vers. 27, & 28. savoir, que lors qu'il fut arrivé en Achaie, il servit beaucoup aux Fidèles par la grace dont il étoit rempli: car il convainquoit les Juiss publiquement avec grande force, leur montrant par les Ecritures que Jesus étoit le Messie.

St. Paul ayant été apellé à rendre compte de sa conduite devant Festus & Agrippa, déclare que ce seul Point renfermoit tout ce qu'il avoit enseigné depuis sa conversion: car, dit-il, Act. XXV I.22. par l'assistance que Dieu m'a donnée j'ai subsisté jusqu'à aujourd'hui, rendant témoignage aux petits & aux grands; & ne disant autre chose, que ce que les Prophetes & Moyse ont prédit devoir arriver, savoir, que le Messie devoit souffrir, & être le premier qui ressusciteroit d'entre les morts, & qui annonceroit la lumiere au Peuple & aux Gentils. Ce qui n'étoit autre chose que prouver, que Jesus étoit le Messie. Et c'est là ce qui est appellé la Parole de Dieu comme nous l'avons

vons déja remarqué\*: on n'a pour s'en convaincre qu'à comparer Att. XI. 1. avec le Chapitre précedent depuis le vs. 34. jusques à la fin: Et le vs. 42 du Chap. XIII. avec les versets 44. 46. 48. 49. & le vs. 13. du Cb. XVII. avec les versets 11. & 3. Cet article particulier est encore appellé la Parole de l'Evangile, Act. XV. 7. Or c'est cette Parole de Dieu & cet Evangile que nous voyons prêcher aux Apôtres dans tous les endroits du Nouveau Testament où leurs Discours ont été transcrits; & c'étoit par la foi que les Juiss & les Gentils ajoûtoient à cette importante verité, qu'ils devenoient autant de Fidèles, & de Membres de l'Eglise de Jesus Christ: C'étoit cette foi qui purifioit leurs cœurs, Att. XV. 9. & qui amenoit à sa suite la Remission des péchez, Att. X.43. Et par conséquent, tout ce qu'il falloit croire pour être justifié, se reduisoit à cette simple proposition, Que Jesus de Nazareth étoit le Christ, ou le Messie. C'étoitlà, dis-je, tout ce qu'il falloit croire pour être justifié: car du reste nous verrons dans la suite, que tout ce qu'il falloit faire pour obtenir la Justification, n'étoit pas renfermé dans ce seul Devoir.

<sup>\*</sup> Ci-dessus. p. 47.

#### CHAPITRE VI.

Où l'en continuë de prouver par quelques expreffions répanduës dans l'Evangile que ce qu'is faut croire pour devenir Chrétien, se reduit, à ceci, que Jesus est le Mcsse.

Nous avons appris dans le Chapitre Quatriéme par la propre déclaration. de notre divin Sauveur, Que celui qui croit au Fils, a la Vie éternelle; & que celui qui ne croit point au Fils, ne verra point la Vie, mais que la colére de Dieu demeure sur lui, Jean III. 36. Nous avons vû-de même par le verset 39 du Chap. IV. de St. Jean, comparé avec le 42. Que croire en Jesus-Christ, c'est croire qu'il est le Messie, le Sauveur du Monde: & que la Confession que sit St. Pierre, Matth. XVI. 16. que Jesus étoit le Messie, le Fils du Dieu vivant, est comme la pierre fondamentale, sur laquelle Notre Seigneur a promis de bâtir son Eglise. Tout cela, joint à quelques autres passages des Evangelistes que nous avons déja citez, pourroit suffire pour nous faire voir, à quoi se reduit ce que nous devons croire fous l'Evangile, afin d'obtenir la Vie éternelle, sans qu'il eût été nécessaire d'y ajoûter, comme nous avons fait, des D 4 extraits

extraits des Prédications des Apôtres. Cependant, pour mettre encore cette matière dans un plus grand jour, il ne sera pas hors de propos, de considerer avec un peu de soin, les differens termes dont les Evangelistes se servent en parlant sur cet article, afin de connoître par-là ce qu'ils en pensent. Cet examen est d'autant plus nécessaire, que cette diversité d'expressions est peut-être cause qu'en général on ne les examine guére dans cette vûë.

Nous avons déja remarqué en comparant les paroles d'André & de Philippe, que le Messie, & celui de qui Moyse a écrit dans la Loi, & que les Prophetes ont prédit, fignifient une seule & même chose. Examinons présentement cet endroit un peu plus à fond: Jean I.v. 41. André dit à Simon, Nous avons trouvé le Messie, & Philippe dans une pareille occasion, v. 45. dit à Nathanaël, Nous avons trouvé Celui de qui Moyse a écrit dans la Loi, & que les Prophetes ont prédit, savoir, Jesus de Nazareth, fils de Joseph. D'abord Nathanaël n'en voulut rien croire, mais dès que Jesus-Christ lui eut parlé, il en fut convaincu, ce qu'il lui fit connoître par ces paroles, Maître, vous êtes le Fils de Dieu, vous êtes le Roi d'Israël. D'où il paroît évidemment, que croire que Jesus est celui dont Moyse & les Prophetes ont écrit, ou le Fils de Dieu .

#### RAISONNABLE. CHAP. VI. 17

Dieu, ou bien le Roi d'Israël, c'est purement la même chose, que de croire qu'il est le Messe; & que Jesus-Christ mettoit au nombre des Croyans ceux qui recevoient cet article. Car Nathanaël n'eut pas plûtôt fait cette Confession, Vous êtes le Fils de Dieu. vous êtes le Roi d'Israël, que Jesus lui répondit: Parce que je vous ai dit, que je vous ai vû (ous le Figuier, vous CROYEZ: Vous verrez bien de plus grandes choses, v. 50. Je souhaiterois aussi qu'on prît la peine de lire avec attention la dernière partie du premier Chapitre de St. Jean depuis le 27, verset, & qu'on me dît, s'il n'est pas évident, que cette expression, le Fils de Dieu, est déterminée par l'usage à signifier le Messie. quoi l'on peut ajoûter la déclaration par laquelle Marthe fit connoître sa foi en disant à Jesus-Christ, Jean XI. 27. Je croi que vous êtes le Messie, LE FILS DE DIEU, qui devoit venir au Monde: & cet autre passage de St. Jean, XX. 31. Ces choses sont écrites, afin que vous croyiez que Jesus est le Messie, LEFILS DE DIEU; & qu'en croyant vous ayiez la vie par son nom. Qu'on examine, disie, tous ces passages avec soin; & je suis sûr qu'on ne pourra point douter, qu'en ce temps-là le titre de Messie & celui de Fils de Dieu ne fussent des termes synonymes parmi les Juifs.

זט ג

La Prophetie de Daniel, (Chap. IX. 25.) où le Messie est apellé expressément le \* Messie , le Conducteur , ou le Prince : Ce qu'Esaïe & Daniel avoient dit de son Gouvernement. de son Royaume, & de la délivrance qu'on obtiendroit par son moyen, & d'autres Propheties qu'on lui appliquoit, tout cela étoit si bien connu aux Juis, & leur avoit fait naître dans l'esprit une si forte esperance de sa venuë environ ce temps-là, (qui, selonº leur calcul, étoit justement le temps auquel il devoit venir pour rétablir le Royaume d'Israël) qu'Herode n'eût pas plûtôt appris que les Mages cherchoient celui qui étoit né Roi des Juifs, (Matth. II.) qu'il s'enquit tout aussi-tôt des principaux Sacrificateurs & des Scribes, où devoit naître le Messie, vs. 4. persuadé, que s'il étoit né un Roi aux Juiss. ce devoit être le Messie, dont la venuë étoit alors le sujet de l'esperance générale des Juifs, c'est ce qui paroît par ces paroles de Saint Luc, Chap. III. 7. Cependant le Peuple attendoit; & tous pensoient à Jeanen leurs cœurs, s'il ne seroit point le Messie. Et lors que les Sacrificateurs & les Levites envoyérent vers Jean pour lui demander qui il étoit, ce saint homme connoissant leur pensée, leur répondit, (Jean I. 19.) Qu'il n'étoit point le Messie: mais, ajoûte l'Evangeliste, vs. 34.

Ì.

# RAISONNABLE. CHAP.VI. 59

il rendit témoignage que Jesus étoit le Fils

de Dieu, c'est-à-dire, le Messie.

Cette esperance de la venuë du Messe dont on étoit alors tout occupé, paroît encore par ce qui est rapporté de Simeon, dont S. Luc dit expressément, Qu'il vivoit dans l'attente de la consolation d'Israël, Ch. II. 25. car dès qu'il eut le petit Enfant Jesus entre ses bras. il se prit à dire, qu'il avoit vû le Salut du Seigneur, vs. 30. Et dans ce même instant la Prophetesse Anne étant survenue, elle se mit à louer le Seigneur, & à parter de lui à tous ceux de Jerusalem qui attendoient la Redemption d'Israel. De même, il est dit de Joseph d'Arimathée, Marc XV. 43. qu'il attendoit aussi le Regne de Dieu: Toutes expressions qui désignoient la venuë du Messie, que St. Luc exprime par un tour un peu different lors qu'il dit Chap. XIX. 11. que les Juifs croyvient que le Regne de Dieu devoit paroître bien tôt.

Cela posé, voyons ce que Jean Baptiste prêcha, lors qu'il commença de faire les fonctions de son Ministère. St. Matthieu nous l'apprend par ces paroles Chap. III. 1, 2. En ce temps-là Jean Baptiste vint prêcher au desert de Judée, en disant, Repentez vous, car le Royaume des Cieux est proche. Il annonçoit par-là la venuë du Messie: car le Royaume des Cieux & le Royaume de Dieu sont deux expressions qui marquent une même chose,

comme il paroît par plusieurs endroits de l'Evangile; & toutes deux fignifient le Regne du Messie. La déclaration que sit Jean Baptiste lors que les Juifs députérent vers lui pour savoir qui il étoit, (Jean I. 19.) ce fut qu'il n'étoit pas le Messie, mais que c'étoit à Jesus que cette qualité appartenoit veritablement. C'est ce qu'on reconnoîtra sans peine, si l'on compare le vs. 26. du Cb. I. de St. Jean jusques à la fin du 34. avec les vs. 27.6 30. du Chap. III. du même Evangeliste. Les Juifs ayant fait paroître une extrême envie de savoir si Jean étoit le Messie, il le nia positivement; & leur dit, qu'il n'étoit que son Précurseur; & qu'il y en avoit un au milieu d'eux qui viendroit après lui, & dont il n'étoit pas digne de denouër les cordons des souliers. Le lendemain voyant Jesus, il se prit à dire, que c'étoit là l'homme dont il avoit voulu parler; & que pour lui il n'étoit venu baptiser dans l'eau, qu'afin que Jesus fût manifesté au Monde, mais qu'il ne l'avoit connu qu'après qu'il eut vû le Saint Esprit descendre sur lui. Celui qui l'avoit envoyé baptiser, lui ayant dit que celui, sur qui il verroit descendre & demeurer le Saint Esprit, seroit celui qui baptiseroit par le Saint Esprit, il témoigna à cause de cela que celui-là étoit le Fils de Dieu, vs. 34. c'est-à-dire, le Messie. Et nous voyons

#### RAISONNABLE. CHAP. VI. 61

24 Chapitre III.vs. 26. &c. que quelques personnes étant allé trouver Jean Baptiste pour lui dire, que Jesus baptisoit; & que tous alloient à lui, Jean leur répondit, ,, Que Jesu fus avoit une autorité qui venoit du Ciel: & vous savez vous-mêmes, ajoûte-t-il, , que je n'ai jamais dit que je fusse le Mes-" fie mais seulement que j'avois été envoyé devant lui. Il faut qu'il croisse, & que , je diminuë, car c'est Dieu qui l'a envoyé, & il annonce les paroles de Dieu : or Dieu lui a tout mis entre les mains, de sorte que celui qui croit au Fils, a la Vie éternelle. Ce qui ne renferme aucune autre doctrine que celle que les Apôtres précherent dans la suite: car comme nous l'avons vû par un examen suivi du Livre des Attes, tout ce qu'ils proposoient étoit contenu dans cet article particulier, Que Jesus étoit le Messie. c'étoit sur cela même que Jean rendoit témoignage à Jesus-Christ, comme ce divin Seigneur le dit lui-même, Jean V. 33.

La déclaration qui fut faite en sa faveur, durant son Batême, par cettevoix qui vint du Ciel, c'est mon Fils bien-aimé, auquel j'ai pris mon bon plaisir. Matth. III. 17. cette déclaration, dis-je, tendoit à faire voir la même chose, savoir, qu'il étoit le Messie: car alors letitre de Fils de Dieu, étoit employé dans l'usage ordinaire pour signifier le Messie, com-

me nous l'avons déja montré. Acela nous pouvons ajoûter ce qui est dit de Jesus pour la première fois après sa conception, dans les propres termes dont l'Ange se servit en parlant à Joseph, Matth. I. 21. Tu appelleras son nom Jesus, ou Sauveur, car il jauvera son Peuple de leurs péchez. C'étoit une opinion reque parmi les Juiss, qu'à la venue du Messie, tous leurs péchez leur seroient pardonnez: ainsi nous pouvo s regarder ces paroles de l'Ange comme une déclaration, que Jesus étoit le Messie, ce qui est encore marqué plus expressément par ces mots, son Peuple, car cela suppose qu'il a un Peuple, & par conséquent qu'il est Roi.

#### CHAPITRE VII.

Comment la Venuë du Messie est désignée dans l'Evangile.

Es que Jesus eut été baptisé, il commença à faire les fonctions de son Ministére. Mais avant que de voir ce qu'il proposoit à croire à ceux qui vouloient recevoir sa Doctrine, il est nécessaire de remarquer, qu'on pouvoit s'assurer de la venuë du Messie par trois différentes voyes.

I. Prémiérement par les Miracles. Dans

# RAISONNABLE. CHAP. VII. 63

ce temps-là l'Esprit de Prophetie ne se trouvoit plus parmi les Juifs depuis plusieurs siécles, & bien que leur République ne fût pas entiérement détruite, mais qu'ils vêcussent encore sous leurs propres Loix, ils étoient pourtant soûmis à une Domination Etrangére, c'est-à dire aux Romains. Reduits dans cet état, & s'imaginant que le temps de la venuë du Messie étoit échu selon leur calcul, ils attendoient le Messie avec impatience, esperant d'être délivrez par son moyen du joug auquel ils étoient foûmis, pour vivre sous le glorieux Empire qu'il devoit établir, selon ce qui avoit été prédit de lui dans leurs Anciennes Propheties. Tout cela leur faisoit esperer qu'il viendroit encore de la part de Dieu un homme extraordinaire, qui par une puissance surnaturelle & divine, & par des miracles devoit prouver sa Mission, & les mettre en liberté. Et ils attachoient uniquement à leur Messie ce caractère d'une personne extraordinaire qui devoit faire des miracles. Ils attendoient un grand Prophete qui devoit se rendre illustre par ses miracles, mais ils n'en attendoient qu'un seul de cet ordre; & qui devoit être le Messie. C'est pourquoi nous voyons dans l'Evangile qu'en considération des miracles que Jesus faisoit. le Peuple croyoit en lui, c'est-à-dire, CTOYOIL

croyoit qu'il étoit le Messie; Et plusieurs du Peuple, dit S. Jean Ch. VII. 31. crurent en lui, & disoient entr'eux, Quand le Messie viendra, fera-t-il plus de miracles que n'en a fait celui-ci? Et pendant la Fête de la Dédicace, les Juifs s'assemblérent autour de lui, & lui dirent, Jean X. 24, 25. Jusques à quand nous tiendrez-vous l'esprit en suspens? Si vous êtes le Messie, dites-le nous clairement. Jesus leur répondit: Je vous l'ai dit, & vous ne me croyez pas. Les Oeuvres que je fais au nom de mon Pére, rendent témoignage de moi. (Jean V. 36.) Jesus dit encore aux Juiss. J'ai un témoignage plus grand que celui de Jean, car les œuvres que mon Pére m'a donné pouvoir de faire, les œuvres, dis-je, que je fais, rendent témoignage pour moi. que c'est le Pére qui m'a envoyé. Et ici nous pouvons remarquer en passant, que lors que Jesus dit qu'il est envoyé par le Père, il ne fait qu'exprimer en d'autres termes, qu'il est le Messie, ce qui paroît évidemment par ce passage, Jean V. 36. comparé avec celui que nous venons de citer du Chap. X. du même Evangeliste. Car dans ce \*dernier Chapitre il est dit expressément, que les œuvres que Jesus fait, ren-

RAISONNABLE. CHAP. VII. 65 rendent témoignage de lui. Et que portoit ce témoignage? Rien autre chose, finon que Jesus étoit le Messie, comme le texte le dit formellement. Or dans cet autre pasfage, Jean V. 36. Jesus dit encore, que ses œuvres rendent témoignage de lui. Et comment cela? En montrant, Que c'est le Pere qui l'a envoyé. D'où nous pouvons conclurre sûrement, qu'être envoyé par le Pere, & être le Messie significient la même chose dans la bouche de Jesus-Christ. Et en effet nous voyons dans le Chapitre IV. de St. Fean vs. 53. dans le XI. vs. 45. & ailleurs, que plusieurs voyant les miracles que Jesus faisoit, l'écouterent, reçurent son témoignage; & crurent en lui.

II. Un second moyen par lequel la venuë du Messie étoit désignée dans l'Evangile, c'étoit par des phrases & des circonsocutions qui l'exprimoient, ou la faisoient connoître, sans marquer directement la Personne. Celles qui y sont employées le plus ordinairement sont celles-ci, le Royaume de Dieu, & le Royaume des Cieux; & cela, parce que dans le Vieux Testament la venuë du Messie étoit désignée le plus souvent par ces mêmes expressions; & que d'ailleurs ce que les Juifs attendoient & souhaitoient avec le plus d'ardeur, c'étoit un Royaume. Ainsi dans cet endroit si connu d'Esaïe, Ch. IX. Tom. I. E

IX. il est dit: L'EMPIRE sera posé sur son épaule: il sera appellé le PRINCE de Paix: Il n'y aura point de fin à l'avancement de l'Em-PIRE, & à la prosperité, sur le THRONE de David & sur son REGNE, pour l'affermir & l'établir en jugement & en justice, des maintenant & à toujours. Michée nous donne la même idée du Messie, Ch. V. 2. Et toi Bethlehem de devers Ephrath, quoi que tu sois petite entre les Milliers de Juda, cependant de toi me sortira quelqu'un pour être Dom I-NATEUR en Israël. Et Daniel non seulement l'appelle le Messie LE PRINCE, Ch. IX. 25. mais en rapportant comment il avoit vû en vision le Fils de l'homme, Ch.VII. 13,14. il dit, Qu'il lui fut donné Seigneurie, honneur, & REGNE; que tous les Peuples, Nations, & Langues le serviroient. Sa Domination, ajoûte-t-il, est une Domination éternelle, qui ne passera point; & son REGNE ne sera point dissipé. D'où il paroît, que ces expressions, le Royaume de Dieu, & le Royaume des Cieux, étoient communes parmi les Juifs, pour signifier le temps auquel le Messie paroîtroit dans le Monde. Et c'est ce qu'on peut voir encore par plusieurs endroits de l'Evangile: Luc XIV. 15. Un des Juifs qui étoient à table, ayant entendu ces paroles, lui dit, Heureux celui qui mangera du pain dans le Royaume de Dieu. Le même

même Evangeliste rapporte, Ch. XVII. 20. que les Pharisiens demandoient un jour à Jesus-Christ, Quand viendroit le Royaume de Dieu. Et Jean Baptiste parut dans le Monde, en disant, Repentez-vous, car le Royaume des Cieux est proche. Si cette expression n'eût pas été entenduë, il ne l'auroit pas employée dans ses Prédications.

Il y a encore d'autres expressions dans l'Evangile qui désignent le Messie & sa Venuë dans le Monde, mais nous les examinerons à mesure qu'elles se présenteront à nous dans

la suite de cet Ouvrage.

III. Le troisséme & dernier moven de faire connoître le Messie, c'étoit, de dire en termes clairs & formels, quelle étoit sa Doctrine; & de déclarer nettement que c'étoit Jesus à qui cette qualité appartenoit veritablement: & c'est de ce moyen que les Apôtres se servirent lors qu'ils allérent prêcher l'Evangile, après la Resurrection de nôtre divin Sauveur. là effectivement la voie la plus claire & la plus expresse, ce qui porteroit d'abord à croire, que le Messie y auroit eû recours lui-même, dès qu'il vint au Monde; & sur tout si l'on suppose qu'il importoit si fort aux hommes de le reconnoître pour le Messie, que la remission de leurs péchez dût dépendre entiérement de là. Cependant nous E 2 voyons

yoyons qu'au lieu de se servir de ce moyen. il n'employa pour l'ordinaire, du moins dans la Judée, & au commencement de son Ministère, que les deux prémiers, qui étoient beaucoup plus obscurs, car ce divin Docteur ne donnoit à entendre qu'il fût le Messie, qu'autant qu'on pouvoit le conjecturer par les Miracles qu'il faisoit, & par la conformité que sa vie & ses actions avoient avec ce qui étoit dit de lui dans les Propheties du Vieux Testament, ou bien par quelques discours généraux qu'il faisoit sur le Regne du Messie, comme étant déja arrivé; & cela, sous le nom de Royaume de Dieu & de Royaume des Cieux. Que dis-je? bien loin d'avouër publiquement lui-même, qu'il fût le Messie, il désendit que d'autres le publiassent. Un jour se trouvant avec ses Disciples, Marc VIII. 27. 30. il leur fit cette question, Qui disent les hommes que je suis? Et ses Disciples lui répondirent: Les uns disent . que vous êtes Jean Baptiste, les autres Elie, les autres quelqu'un des Prophetes. (Ce qui fait voir que ceux-là mêmes qui le croyoient une personne extraordinaire, ne savoient point encore qu'il fût le Messie, ou qu'il voulût passer pour tel: c'étoit pourtant alors la troisième année de son Ministère; & de là à sa mort il n'y eût pas tout-à-fait un an.) Jesus continuant le même discours, dit à ses Disci-

# RAISONNABLE. CHAP. VII. 69

Disciples, Mais vous, qui dites-vous que je suis? Pierre lui répondit, Vous êtes le Messie. Et il leur défendit très-expressement de le dire à personne. Les Démons, dit St. Luc Ch. IV. 41. sortoient du corps de plusieurs, criant, Vous êtes le Messie, le Fils de Dieu, mais il les censuroit. Ed ne leur permettoit pas de dire qu'ils suffent qu'il étoit le Messie. Marc III. 11, 12. Et quand les Esprits impurs le voyoient, ils se prosternoient devant lui, en criant, Vous êtes le Fils de Dieu, mais il leur défendoit avec de grandes ménaces de le découvrir. Au reste. nous pouvons remarquer encore ici, en comparant ces deux derniers passages, que ces expressions, vous êtes le Fils de Dieu, & vous êtes le Messie, s'employoient indifferemment pour signifier une seule & même chose.

Mais voyons pourquoi Jesus-Christ évitoit de dire ouvertement qu'il sût le Messie. La chose merite bien sans doute d'être examinée; & c'est ce que nous allons faire, avec toute l'exactitude dont nous sommes capables.

#### CHAPITRE VIII.

Pourquoi Jesus-Christ ne disoit pas ouvertement, qu'il étoit le Messie.

E soin que Jesus-Christ prenoit de se cacher, paroît étrange dans une personne comme lui, qui étoit venu dans le Monde pour y apporter la Lumiére; & qui devoit souffrir la mort pour rendre témoignage à la Verité. On diroit d'abord qu'il eut cette retenuë dans le dessein de se cacher esfectivement, afin de n'être pas connu dans le Monde pour le Messie; & que les hommes ne crussent pas en lui entant que revêtu de cette qualité. Mais si nous examinons la chose de plus près, nous en jugerons tout autrement; & nous conclurrons au contraire, qu'en cela ce divin Sauveur agît selon les regles d'une sagesse toute divine; & qu'il devoit nécessairement en user ainsi, pour faire mieux connoître au Monde, qu'il étoit le Messie. Nous entrerons, dis-je, dans cette pensée, si nous considerons que Jesus devoit accomplir le temps destiné à son Ministère; & qu'après avoir mené une vie illustre en miracles & en bonnes œuvres, une vie dont l'humilité, la douceur, la patience, & les fouf-

# RAISONNABLE. CHAP. VIII. 71 fouffrances fusient le principal ornement, & qui répondît exactement à l'idée que les Prophêtes en avoient donné dans leurs Ecrits.

il devoit être conduit à la boucherie comme une innocente brebis; & avec une moderation & une soûmission parfaites souffrir la mort sur une Croix, quoi qu'on n'eût trouvé ni crime ni défaut en lui. Or tout cela n'auroit pû se faire, si dès que Jesus parut en public, & commença à prêcher, il eût déclaré ouvertement qu'il étoit le Messie, le Roi de ce Royaume qu'il disoit être proche. Car le Sanhedrin auroit pris occasion de là, de se rendre maître de sa personne, pour lui ôter ensuite la vie. Il auroit du moins traversé son Ministère par ce moyen; & l'auroit empêché d'executer l'ouvrage qu'il avoit en main. Que ce fût pour ces considérations que Jesus fut si reservé à se faire connoître; & qu'il évita autant qu'il pût, d'irriter les Principaux d'entre les Juiss & de tomber entre leurs mains, cela paroît évidemment par cet endroit de St. Jean Ch. VII. 1. Depuis cela Jesus demeuroit en Galilée, éloigné des Principaux Sacrificateurs & des Docteurs de la Loi, ne voulant pas demeurer en Judée, parce que les Juifs cherchoient à le faire mourir. Et par-là il justifioit ce qu'il leur avoit prédit à Jerusalem durant la premiére Fête de Pâque qu'il célébra après avoir com-

commencé à prêcher l'Evangile: car alors ayant gueri un homme auprès du Lavoir de Bethelda; & les Juifs cherchant à le faire mourir, Jean V. 16. il·leur dit, vs. 38. La Parole de mon Pére ne demeure point parmi vous, parce que vous ne croyez point à celui qu'il a envoyé. Ces paroles s'adressoient particuliérement aux Juifs de Jerusalem, gens entreprenans, & animez à sa perte; & parlà Jesus vouloit dire, qu'à cause de leur incredulité, & de la résistance qu'ils lui faisoient, la Parole de Dieu, c'est-à-dire, la Prédication du Royaume du Messie, qui est souvent appellée la Parole de Dieu dans le N. Testament, ne demeuroit point parmi eux, parce qu'il ne pouvoit être avec eux pour leur parler du Regne du Messie, & leur en expliquer la nature. Or que par la Parole de Dieu il faille entendre ici cette Parole qui devoit leur faire connoître Jesus pour le Mesfie, cela paroît par toute la suite du Discours; & d'ailleurs l'évenement a fait voir que c'étoit là le veritable sens de ce Passage. Car · depuis que Jesus eut parlé ainsi aux Juifs à Jerusalem, nous n'entendons plus dire, qu'il ait paru dans cette Ville jusques à la Pentecôte prochaine, un an après. Ce n'est pas pourtant qu'on puisse douter qu'il n'y aît été aussi à la Pâque suivante & aux autres Fêtes qui s'écoulérent entre deux, mais ce fut en fecret.

# RAISONNABLE. CHAP. VIII. 75

secret. Et même, lors qu'il parut dans Jerusalem à la Fête de la Pentecôte, environ
quinze mois après celle de Pâque où il
guerit cet homme qui ne pouvoit entrer
dans le Lavoir de Bethesda, il ne dit que
très-peu de chose; & ne parla point du tout
du Royaume des Cieux entant qu'arrivé ou
prêt d'arriver; & il n'y fit aucun miracle. Il
revint ensuite à Jerusalem durant la Fête des
Tabernacles; & il est clair que depuis ce
temps-là jusqu'à cette Fête, ce qui comprenoit l'espace d'un an & demi, Jesus n'avoit point enseigné les Juiss dans Jerusalem.

Car premiérement, il est dit, Jean VII. 2. 15. que Jesus s'étant mis à enseigner au Temple durant la Fête des Tabernacles, les Juiss en étoient étonnez & disoient: Comment celui-ci sait-il les Ecritures, vû qu'il ne les a point apprises? Ce qui fait voir qu'ils n'étoient point accoûtumez à l'entendre prêcher, car autrement, ils n'auroient pas

été alors dans cette surprise.

En second lieu, Jesus leur parle ainsi, au vs. 19. Moise ne vous a-t-il pas donné la Loi, & néanmoins nul de vous n'accomplit la Loi? Pourquoi cherchez-vous à me faire mourir? J'ai fait une œuvre, ou un miracle ici au milieu de vous, & vous en êtes tous surpris. Moise vous ayant donné la Loi de la Circoncision, vous ne laissez pas de circoncire au jour

du ·

du Sabbat. Si un homme reçoit la circoncisson le jour du Sabbat, afin que la Loi de Moyse ne foit point violée, pourquoi êtes-vous irritez contre moi, parce que j'ai gueri un homme tout entier au jour du Sabbat? Par ces paroles Jefus-Christ défend directement ce qu'il avoit fait à Jerusalem un an & demi auparavant. la derniere fois qu'il leur y annonça l'Evangile. Le Miracle dont il parle en cet endroit, est rapporté au Chap. V. de St. Jean vs. 1-16. Jesus-Christ n'avoit point prêché aux Juifs dans Jerusalem depuis ce temps-là jusques à présent, mais il avoit justifié ce qu'il leur dit à cette heure, vs. 38. La parole de mon Pére ne demeure point parmi vous, parce que vous ne croyez point à Celui qu'il a envoyé. Par où il veut marquer, à ce que je croi, qu'il ne demeuroit & ne paroissoit guères parmi eux à Jerusalem pour leur prêcher l'Evangile du Royaume, parce que leur extrême incredulité, & la manière violente & malicieuse avec laquelle ils s'opposoient à son Ministère, l'en empêchoient.

Il est évident, que la chose étoit effectivement ainsi. Car le prémier miracle que Jesus sit à Jerusalem, (à la seconde Pâque après son Baptême) le mit en danger de perdre la vie; & ce sut-là ce qui l'empêcha d'y prêcher de nouveau jusqu'à la Fête des Tabernacles, qui préceda im-

mé-

# RAISONNABLE. CHAP. VIII. 75

médiatement la derniére Pâque qu'il célebra à Jerusalem; de sorte que jusques aux six derniers mois qui précederent sa passion, il ne fit qu'un seul miracle à Jerusalem; & n'y prêcha qu'une seule fois en public. Il fit là ces essais pour engager les Habitans de cette Ville à recevoir sa doctrine: mais il trouva en eux un si grand fonds d'incredulité. que s'il eût demeuré plus long-temps dans Jerusalem, & qu'il eût persisté à leur annoncer les bonnes Nouvelles du Royaume des Cieux, & à se faire connoître à eux par des miracles, il n'auroit pû avoir le temps & la liberté de faire les œuvres que son Pére lui avoit donné pouvoir d'accomplir, comme il le dit lui-même au Ch. V. de St. Jean vs. 36. Ils l'attaquoient par tous les moyens dont ils pouvoient s'aviser, mais il éludoit promptement toutes leurs attaques avec une vivacité surprenante, & avec une prudence & une sagesse incomparables. dant cette Fête des Tabernacles, les Scribes Es les Pharisiens lui ayant amené une Femme surprise en adultére, lui dirent, Maître, Moyse nous a ordonné dans la Loi, de lapider de telles personnes, quel est sur cela votre sentiment? Ce qu'ils disoient en le tentant pour avoir dequoi l'accuser, Jean VIII. 3-6. Il est visible qu'ils esperoient que la cause de cette Femme qu'on venoit de prendre sur le fair, étant

étant portée devant lui en presence du Peuple, l'engageroit à prononcer sur cette affaire, s'il vouloit passer dans leur esprit pour le Messie, leur Roi, & que l'exercice d'une telle autorité leur fourniroit une occasion de le citer devant le Gouverneur Romain. C'estlà sans doute ce qu'ils se proposoient de faire, lors qu'ils lui amenerent cette Femme: mais ils ne purent jamais avoir aucune prise sur lui de ce côté-là. Il renversoit d'abord leurs desseins d'une manière tout-à-fait admirable; & sans se rabaisser lui-même, il leur fermoit la bouche, & les renvoyoit tout couverts de consussion.

Jesus ayant gueri au jour du Sabbat un homme qui avoit la main seche, aussi-tôt les Pharisiens tinrent conseil contre lui avec les Herodiens pour le perdre : Mais Jesus se retira avec ses Disciples vers la Mer; & une grande foule de peuple l'y suivit de Galilée, & de Judée, de Jerusalem, de l'Idumée, de delà le Jourdain; & ceux des environs de Tyr & de Sidon ayant oui parler des choses qu'il avoit faites, vinrent en grand nombre le trouver, & il les guerit tous, & LEUR COM-MANDA DE NE LE POINT DECOU-VRIR, afin que cette parole du Prophête Esaïe fût accomplie: "Voici mon Serviteur que j'ai 3, élu, mon bien aimé dans lequel mon ame a n pris son bon plaisir. Je ferai reposer sur lui

#### RAISONNABLE. CHAP. VIII. 77

non Esprit; & il annoncera la justice aux Nations. Il ne disputera point, ni ne criera point, & personne n'entendra sa voix dans les ruës, Matth. XII. & Marc III.

Et nous voyons dans le Chapitre XI.de Saint Jean, vf. 47. que dès qu'on eut appris à Jerusalem que Jesus avoit ressuscité Lazare, les principaux Sacrificateurs & les Pharisiens tinrent conseil ensemble, & dirent, Que faisons-nous? Cet homme fait plusieurs miracles. vs. 53. C'est pourquoi ils ne songeoient plus depuis ce jour-là qu'à trouver le moyen de le faire mourir. vl. 74. Et c'est ce qui sit que Tesus ne se montroit plus en public parmi les Taifs. Ses miracles avoient si bien fait connoître qu'il étoit le Messie, que les Juiss ne pouvoient plus le souffrir; ni lui, s'exposer davantage à demeurer parmi eux : c'est pour cela qu'il se retira dans une contrée qui est auprès du Desert, en une Ville nommée Ephraim, où il se tint avec ses Disciples. Ce n'étoit que peu de temps avant sa derniére Pâque, comme il paroît par ce qui suit, vs. 55. Et la Paque des Juifs étoit proche. En effet, Jesus étant aussi connu qu'il l'étoit, par les miracles qu'il avoit déja faits, il n'auroit pû être en sûreté pendant le peu de temps qui lui restoit à passer sur la Terre jusques à ce que son heure fut arrivée, si par un effet de sa prudence ordinaire il ne ſe

se fût retiré lors qu'il falloit; & qu'il n'eut cessé de se montrer en public parmi les Juiss, jusques à ce que son temps sut entiérement venu, c'est-à-dire, jusques à la Pâque suivante; car alors il recommença de paroître

publiquement parmi eux.

Les Romains ne l'auroient pas non plus toleré, s'il fût allé prêcher ouvertement. qu'il étoit le Roi que les Juifs attendoient. Les Juifs lui en auroient d'abord fait un crime auprès des Magistrats, s'ils le lui eussent entendu dire à lui-même; & que ses Sectateurs eussent prêché publiquement la même doctrine, qui fut ensuite prêchée ouvertement par les Apôtres, après qu'il fut mort, & qu'il eut cessé de paroître sur la Terre. Et en effet les Apôtres furent déferez pour cela même aux Magistrats Romains, Les Juifs, qui n'avoient point crû, dit S. Luc, Act. XVII. 5-9. étant pousses d'un faux zele, prirent avec eux quelques méchans bommes de la lie du Peuple; & ayant excité un tumulte, ils troublérent toute la Ville. Ils vinrent pour forcer la maison de Jason, voulant enlever Paul & Silas, & les mener devant tout le Peuple, mais ne les ayant point trouvez, ils trainerent 7ason & quelques-uns des frères devant les Magistrats de la Ville, en criant : Ce font là ces gens qui troublent toute la Terre, & qui sont venus nous troubler ici; & Jason les

# RAISONNABLE. Chap.VHI. 79

a reçus chez lui. Ils sont tous rebelles aux Ordonnances de César, en soûtenant qu'il y a un autre Roi, qu'ils nomment Jesus. Ils émûrent donc la Populace, & même les Magistrats de la Ville, qui les écoutoient. Mais Jason & les autres ayant donné caution, les Magistrats

les laissérent aller.

Quoi que les Magistrats de l'Empire Romain ne se missent pas fort en peine de ce qu'on pouvoit dire d'un Roi, qui avoit été mis à mort, & qui ne paroissoit plus nulle part; cependant si Nôtre Seigneur se fût attribué ouvertement cette qualité durant sa vie; & qu'il eût eu à sa suite une troupe de Disciples & de Sectateurs qui eussent publié par tout qu'il étoit leur Roi: le Gouverneur de la Judée, qui étoit Romain, n'auroit pû s'empêcher d'en prendre connoissance, & de le reprimer à force ouverte. C'est ce que les Juifs ne manquérent pas de prévoir: & pour cet effet lors qu'ils deferérent Jesus-Christ à Pilate, ils firent de cet article le principal chef de leur accusation, rien n'étant plus propre à engager ce Gouverneur à le faire mourir: car se déclarer Roi, c'étoit dans l'esprit des Romains un attentat & une offense irremissible, de sorte qu'un Gouverneur Romain ne pouvoit éviter de punir demort quiconque osoit en venir là sans s'exposer lui-même à perdre la vie. Voici donc comment

comment les Juiss accusérent Jesus devant Pilate, Luc XXIII. 2. Nous avons trouvé cet bomme, lui dirent-ils, qui pervertit notre Nation, & qui empêche de payer le tribut à César, en disant qu'il est le Messie, le Roi, ou plûtôt, le Messie qui est Roi. Mais alors ce divin Sauveur considerant, que son heure étoit venuë; & qu'étant en prison, & abandonné de tout le monde, il n'y avoit plus sujet de craindre qu'il se fit aucune sedition ni aucun tumulte à son occasion, il confessa lui-même à Pilate qu'il étoit Roi, après lui avoir dit auparavant, Jean XVIII. 36. Que son Regne n'étoit point de ce Monde: Et Pilate voyant qu'il s'agissoit d'un Royaume dans un autre Monde, connut par-là que cette affaire n'interessoit en aucune manière l'Empereur son Maître. Mais s'il yeût eu la moindre apparence de verité à ce que les Juiss disoient, que Jesus pervertissoit la Nation, en défendant de payer le tribut à Cesar, ou en attirant le Peuple à lui, en qualité de leur veritable Roi, Pilate n'auroit pas été si prompt à le déclarer innocent. Car voici ce qu'il dit à ses accusateurs, Luc XXIII. 13, 14. Pilate ayant fait venir les Principaux Sacrificateurs, les Gouverneurs & le Peuple, leur dit: Vous m'avez présenté cet homme comme portant le Peuple à la revolte; & néanmoins l'ayant interrogé en votre présence, je ne l'ai trouvé coupable

# RAISONNABLE. CHAP. VIII. 88

pable d'aucun des crimes dont vous l'accufez, il Herode non plus, car je vous ai renvoyez à luis & cependant à son jugement même, il n'a rien fait qui fût digne de mort. D'où il paroît que Pilate ne voyant en Jesus qu'un homme d'une basse condition, dont la vie étoit irreprochable, qui ne songeoit nullement à exciter des seditions, à troubler le repos public, & qui n'avoit ni amis ni Sectateurs, l'auroit voulu renvoyer comme un Roi sans conséquence, & comme une personne innocente, faussement & malicieusement accusée par les Juiss.

Mais pour reconnoître encore mieux, combien il étoit nécessaire que Notre Seigneur eût la précaution de ne rien dire ou faire, qui pût choquer justement le Gouverneur Romain, ou le rendre suspect dans son esprit: & que s'il eût donné par ce moyen la moindre prise sur lui, les Juiss en auroient profité avec joye pour le perdre, il ne faut que voir cet endroit de St. Luc, Chap. XX. v. 20. Comme les principaux Sacrificateurs & les Scribes l'observoient, ils lui envoyérent des personnes qui contrefaisoient les gens de bien, pour lui tendre des piéges & le surprendre dans ses paroles, afin de le livrer au Magistrat & au pouvoir du Gouverneur. La chose sur quoi ils esperoient de le surprendre dans cette rencontre, c'étoit sur la Question, s'il falloit Tom. I. payer

payer le tribut à César, & ce sur précisément sur cela qu'ils l'accusérent ensuite sanssement devant Pilate. Que n'auroientits point fait, si Jesus eût dit ouvertement devant eux, qu'il étoit le Messie, leur Roi, & leur Liberateur?

Et ici nous pouvons remarquer la merveilleuse providence de Dieu, qui dans le temps que son Fils devoit venir au Monde, avoit disposé de telle sorte de l'Etat des Iuifs, que quoi que leur Police & le culte de leur Religion subsistassent encore alors. ils avoient été privez du droit de vie & de mort, ce qui donna moyen à Notre Seigneur de publier le Regne du Messie, c'està-dire, sa propre Royauté, sous le nom de Revaume de Dieu & de Royaume des Cieux. Car les Juifs, qui comprenoient assez bien ce que cela vouloit dire, n'auroient pas manqué d'en prendre occasion de le mettre à mort, s'ils eussent eû le Pouvoir & l'Autorité en main. Mais comme il n'y avoit pas là dequoi intenter une accusation contre Jesus - Christ auprès des Romains, ce divin Seigneur ne fit pas difficulté de parler du Royaume des Cienx, tantôt par rapport à sa venue dans le Monde & à la croyance que certaines personnes particulières avoient en lui, tantôt par rapport à la Puissance qui lui seroit donnée par le. Père après sa Resurrection; & tantôt par

RAISONNABLE. CHAP. VIII. 85
rapport au dernier Jour auquel il devoit vemir juger le Monde; dans la glorieuse &c
parsaute consommation de son Regne. C'étoient là des moyens que Jesus employois
pour se faire connoître, desquels les Juiss
me pouvoient point se prévaloir pour l'accuser devant Pilate, & engager ce Gouverineur à se saissir de sa personne, & à le mettre à mort.

Une autre raison qui servit autant que celle que nous venons de voir, à empêcher que Jesus ne declarât en termes exprès qu'il étois le Messie, ce fut, que comme les Juiss attendoient alors la venue de leur Messie & esperoient d'être délivrez par son moyen de la Domination Etrangére à laquelle ils étoient foûmis, si Jesus eût dit que c'étoit lui qui étoit leur Messie & leur Roi, dès ce moment-là le Corps du Peuple se seroit soulevé infailliblement; & l'auroit mis à leur tête. Et en effet, quoi qu'il fût comme caché sous l'obscurité d'une basse condition. & d'une vie tout-à-fait simple & commune, quoi qu'il passat pour Galiléen; (car on ignoroit alors qu'il fût né en Bethlehem) & qu'il ne s'at= tribuat aucun pouvoir ni aucune autorité, pas même le nom de Messie, cependant les mira= cles qu'il fit, disposérent si fort le Peuple à croire du'il étoit le Messie, qu'à peine pût-il Eviter d'être enlevé tumultuairement. Es d'étra

d'être proclamé Roi. C'est ce que St. Jean nous apprend au Chap. VI. de son Evangile, vs. 14. & 15. Ces personnes, dit-il, ayant vû le miracle qu'avoit fait Jesus, disoient, C'est là sans doute le Prophete qui doit venir dans le Monde. Mais Jesus sachant qu'ils devoient venir le prendre pour le faire Roi, s'enfuit & se retira encore seul sur une Montagne. Cela arriva lors que Jesus cut rassassé 7000. hommes avec cinq pains d'orge & deux poissons. D'où l'on peut conclurre, qu'en faisant les miracles qu'il devoit faire nécessairement pour prouver sa mission; & qui attiroient souvent après lui de grandes troupes de peuple, Matth. IV. 25. il lui étoit fort difficile d'empêcher la Populace, naturellement fougueuse & emportée, de tomber dans ces sortes de désordres, qui pouvoient lui causer de l'embarras à lui-même, interrompre & abreger le cours de son Ministère, le faire passer pour un perturbateur du repos public, & lui faire perdre la vie sous cette odieuse qualité: ce qui étoit entierement contraire au dessein pour lequel Jesus étoit venu dans le Monde: qui étoit, d'être offert comme un agneau sans tache, & sans défaut, en sorte que fon innocence parût à tout le monde, à celuilà même qui devoit le condamner à être crucifié. Mais il lui auroit été absolument impossible d'éviter ces inconveniens, s'il se fût donná

# RAISONNABLE. CHAP. VIII. 85

donné ouvertement le titre de Messie, par tout où il auroit prêché. Il n'en auroit pas fallu davantage pour porter à la rebellion le Peuple Juif, qui attiré par les miracles qu'il lui voyoit faire, & par l'esperance de trouver un Liberateur dans une personne si extraordinaire, alloit déja en foule après lui. est parlé à tout moment dans l'Evangile des grandes troupes qui le suivoient; & St. Luc fait mention (Cb. XII. 1.) \* d'une multitude innombrable qui étoit assemblée autour de lui. Cette foule de Peuple, ainsi disposée, ne lui auroit pas plûtôt entendu dire qu'il étoit le Messie, qu'elle se seroit soulevéc, & l'auroit choisi par force pour être leur Roi.

Il est donc aisé de voir par les deux raifons que nous venons de proposer, Pourquoi Jesus ne se fait pas une affaire de perfuader aux hommes, que c'est lui qui est le Messie; & Pourquoi dans ses prédications publiques il ne déclare pas positivement que cette qualité lui appartient: quoi qu'il sût venu dans le Monde pour prêcher l'Evangile aux hommes & pour les engager à croire qu'il étoit le Messie; & quoi qu'il parle très-souvent de son Royaume, sous le nom de Royaume de Dieu, & de Royaume des Cieux. Il inculque au Peuple, dans toutes

E'Eπισυναχθεισον των μυριάδων το όχλου.

les occasions qui s'en présentent, que le Royaume de Dieu est arrivé. Il montre par quels moyens on peut être admis dans ce Royaume, savoir par la Repentance & par le Baptême: il enseigne les Loix qu'on y doit observer, qui se reduisent à une bonne vie, conforme aux Règles les plus étroites de la Vertu & de la Morale. Mais il ne dit point qui est le Roi de ce Royaume, il en laisse la demonstration à ses miracles par rapport à ceux qui voudroient pour lors examiner ses actions, dans le dessein de faire un bon usage de cet examen: ou bien il remet la preuve de ce même Article au témoignage des Apôtres à l'égard de ceux qui youdroient les écouter dans la suite, lors qu'après sa Resurrection ils prêcheroient ouvertement cette Verité; & qu'ils exhorteroient les hommes à la croire : alors, dis-je, qu'il n'y auroit plus à craindre qu'elle causat aucun trouble dans les Societez Civiles. & dans les Gouvernemens du Monde. Quant à Jesus-Christ, il ne pouvoit pas se donner à connoître lui-même pour le Messie, sans un danger manifeste d'exciter des troubles & des seditions. Et ses miracles le faisoient si fort connoître sous cette qualité, qu'il fut souvent obligé de se cacher, & de suir le concours du Peuple. St. Marc nous parle (Chap. I.) d'un Lepreux que Jesus guerit, &

RAISONNABLE. CHAP. IX. 87 auquel il désendit d'en rien dire, mais (vs. 45.) cet homme le publia par tout, de sorte que Jesus ne ponvant plus parostre dans la Ville. se tenoit dans des lieux deserts; & on venoit à lui de tous côtez. Il fut obligé plus d'une fois de faire la même chose.

#### CHAPITRE IX.

Ce que Jesus-Christ proposoit à croire aux bommes, en leur annonçant l'Evangile: Par où l'on voit encore qu'il avoit soin de ne pas dire ouvertement qu'il fût le Meffie.

A Pre's avoir vû les raisons qui engagerent Jesus-Christ à ne pas declarer ouvertement qu'il fût le Messie, considerons la manière dont il annonçoit lui-même l'Evangile; voyons à quoi se reduit ce qu'il enseignoit aux hommes, & ce qu'il vouloit qu'ils crussent pour pouvoir être reçus au nombre de ses Disciples.

La prémière fois que Jesus se fit connoitre en commençant d'exercer son Ministère, ce fut, ce semble, bien tôt après son Baptême, lors qu'il étoit à Cana en Galilée, où il changea l'eau en vin, car voici comme St. Jean parle de cette action, Chap. II.

II. 11. Ce fut là, dit-il, le prémier des miracles de Jesus; & par là il sit connostre sa glaire; &. ses Disciples crurent en lui. Là ses Disciples crurent en lui, mais nous ne voyons nulle part dans l'Evangile, qu'il ait commencé de se faire connoître à eux autrement que par ce miracle, par lequel il manifesta sa gloire, c'est-à-dire, donna à entendre qu'il étoit le Messie, le Roi. Ainsi Nathanaël, sans avoir rien oui dire à ce divin Seigneur, finon qu'il l'avoit connu d'une manière extraor-. dinaire, le reconnut aussi-tôt pour le Messie; & lui dit, Maître, vous êtes le Fils de

Dieu, vous êtes le Roi d'Israël.

De-là Jesus alla à Capernaum; & aptès y avoir demeuré peu de jours, il s'en alla à Jerusalem pour y célébrer la Pâque; & co fut alors qu'il chassa les vendeurs du Temple, Jean II. 12-15. en disant, Ne faites pas de la Maison de mon Pére une Maison de trafic, vs. 16. où nous voyons qu'il se sert d'une phrase qui emporte dans sa signification, qu'il étoit le Fils de Dieu, quoi qu'on n'y fit pas reflexion dans ce temps-là. Sur cela les Juifs lui dirent, vf. 18, 19. Par quel miracle nous montrez-vous que vous ayiez droit de faire de telles choses? Et Jesus leur répondit, Détruisez ce temple, & je le rebâtirai en trois jours. Voilà un exemple de la manière dont Jesus en usoit pour le faire connoître, d'où il paroît qu'il

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 89

prenoit soin de ne pas se montrer à visage découvert, car il est évident par ce que les Juiss lui repliquerent, qu'ils ne comprirent point ce qu'il vouloit dire, ni ses Disciples non plus, comme il paroît par ce que S. Jean ajoûte ensuite, vs. 22. Après donc qu'il sut ressuscité, ses Disciples se ressouvinrent qu'il leur avoit dit cela; & ils crurent à l'Ecriture, & à la parole que Jesus avoit dite.

Nous pouvons donc confiderer cette prémière démarche de J. C. comme le modèle de ses Prédications, & de la manière dont il se faisoit connoître aux Juiss; car en général il a suivi dans la suite la même methode: c'est-à-dire que nous pouvons conclurre de là, que ce divin Seigneur se manifestoit d'une telle forte, que tout le monde ne pouvoit pas le reconnoître pour lors aux caractères qu'il s'attribuoit, quoi que ces caractères fussent accompagnez d'une telle évidence à l'égard de ceux qui avoient, en ce temps-là, l'esprit bien disposé, ou qui voudroient les examiner avec soin lors qu'il auroit achevé le cours de son Ministère, qu'ils suffisoient par eux-mêmes pour leur persuader, qu'il étoit le Messie.

Du reste, l'Ecriture nous apprend la raifon pourquoi Jesus en usa ainsi, cette prémière sois qu'il parut en public après son installation dans son Ministère, asin que nous

Fr l'ap-

l'appliquions à tout ce que nous lui verrons faire de semblable dans tout le cours de sa charge. Car St. Jean ayant dit dans le verset suivant (23.) que plusieurs crurent en lui à cause des Miracles qu'il faisoit, (c'étoit là tout ce qu'il leur avoit proposé pour les y déterminer) il ajoûte, vs. 24. Mais Jesus no se conficit point à eux, parce qu'il les connois. soit tous: c'est-à-dire qu'il ne declaroit pas, qu'il fût le Messie & leur Roi, d'une maniére si ouverte, que par cet aveu il se livrât au pouvoir des Juiss & s'exposât entiérement à leur malice: sachant bien que, s'il se fût fait connoître plus ouvertement, ils n'auroient pas manqué d'en prendre occasion de l'accuser, car comme il est dit dans le verset suivant (25.) Jesus connoissoit assez ce qui étoit en eux. Au reste, nous pouvons remarquer ici, que croire en son nom, fignifie croire qu'il est le Messie. C'est ce que nous apprenons par le verset 23. où il est dit que dans le tems que Jesus étoit à Jerusalem pendant la sête de Pâque, plusieurs personnes crurent en son nom, voyant les miracles qu'il faisoit. Quelle autre croyance ces miracles auroient-ils pû produire en eux, sinon que cette Personne extraordinaire étoit celui dont l'Ecriture disoit qu'il seroit leur Liberateur?

Lors que Jesus étoit encore à Jerusalem, Nico-

# RAISONNABLE, CHAP. IX. 91

Nicodeme, qui étoit Docteur de la Loi parmi les Juifs, l'alla trouver, Jean III. 1--21, & Jesus lui déclara que quiconque croiroit au Messie, auroit la Vie éternelle, vs. 15. & 6. mais en termes généraux, sans dire que c'étoit lui qui étoit le Messe, quoi que tout son Discours tendît à cela. C'est là tout ce que l'Evangile nous apprend que ce divin Sauveur aît fait la prémière année de son Ministère, si vous y ajoûtez son Baptême, son Jeune, & sa Tentation dans le Desert: évenemens qu'il faut rapporter au commencement de cette même année. Pour le reste du temps qui s'écoula après la Fête de Pâque, il le passa avec ses Disciples dans la Judée, où il baptizoit, comme dit St. lean Chap. III. 22. Mais ayant sû, ajoûte cet Evangeliste, Chap. IV. v. 1. 3. que les Phan gifiens avoient appris qu'il faisoit plus de Disciples, & qu'il baptizeit plus de personnes que Jean, il quitta la Judée, & s'en alla de nouveau en Galilée.

En s'en retournant comme il se sut arrêté auprès du Puits de Sichar, il eut un entretien avec une semme de Samarie, qui vint dans ce temps-là pour puiser de l'eau: Et après qu'il lui eut parlé ouvertement du temps qui alloit venir, auquel on serviroit Dieu en esprit & en verité, ce que cette Femme entendit tout aussi-tôt de la venue

du Messie qu'on attendoit alors, elle lui répondit ainsi, vs. 25. Je sai que le Messie doit
venir: El lors qu'il sera venu, il nous instruira de toutes choses. Sur quoi Notre Seigneur
lui confessa en termes clairs & formels, que
lui-même qui parloit avec elle, étoit le Messie, v. 26. ce que nous ne voyons pas qu'il
ait déclaré si expressément à Jerusalem, ou
dans la Judée, ni même en parlant à Nicodeme.

Il y auroit lieu d'être surpris, que Jesus s'ouvrît plus librement à une femme Samaritaine, qu'aux Juifs, si la raison de cette conduite ne paroissoit clairement par tout ce que nous avons remarqué ci-dessus. n'étoit pas nécessaire que Jesus gardat en cette occasion, les mêmes ménagemens qu'il gardoit avec les Juifs, parce qu'il étoit hors de la Judée, au milieu d'un Peuple avec qui les Juifs n'avoient aucun commerce. vs. o. & qui n'étoit pas porté, comme eux, à le faire mourir, ni à se rebeller en choisissant un Juif pour être leur Roi. Or voici à quoi aboutit l'entretien que Jesus-Christ eut avec cette Samaritaine, vs. 28. 39-42. Cette femme laissa sa cruche, s'en retourna à la Ville. & dit aux Habitans: Venez voir un homme qui m'a dit tout ce que j'ai jamais fait: ne seroit-ce point le Messie? Or plusieurs Samaritains de cette Ville-là CRURENT EN LUI [US.

# RAISONNABLE. CHAP. IX. pl

Jut le raport de cette femme, qui les assuroit, qu'il lui avoit dit tout ce qu'elle avoit fait. Les Samaritains donc étant venus le trouver, le priérent de demeurer chez eux: Es il y demeura deux jours. Et il y en eut beaucoup plus qui crurent en lui pour l'avoir entendu parler. De forte qu'ils dissient à cette femme: Ce n'est plus sur ce que vous nous en avez dit que nous croyons en lui: car nous l'avons oui nous-mêmes, E nous savons, (c'est-à-dire, nous sommes entiérement persuadez) qu'il est véritablement le Messie, le Sauveur du Monde. En comparant le verset 39, avec les 41. & 42. il paroît évidemment que croire en lui ne signific autre chose que croire qu'il est le Messie.

De Sichar Jesus alla à Nazareth où il avoit été élevé; & ayant lû dans la Synagogue une Prophetie tirée du Chapitre LXI. d'Esaie, laquelle concernoit le Messe, il leur dit, Luc IV. 21. Ce que vous entendez aujourd'hui de vos oreilles est l'accomplissement de

cette parole de l'Ecriture.

Mais étant en danger de perdre la vie à Nazareth, il quitta ce lieu pour aller à Capernaum; & ce fut alors, comme nous l'apprenons de St. Matthieu, Ch. IV. 17. que Jesus commença à prêcher, en disant: Repentez-vous, car le Royaume des Cieux est proche: Ou, comme dit St. Marc, Ch. I. 14. 15. qu'il se mit à prêcher l'Evangile du Royaume de Dieu.

Dieu. & à dire: Le temps est accompli, & h Royaume de Dieu est proche: Repentez-vous, & croyez à l'Evangile, c'est-à-dire, croyez ces bonnes nouvelles que je vous annonce. Au reste la raison pourquoi Jesus se retira vers Capernaum, & s'arrêta sur les confins de Zabulon & de Nephtali, et fut, comme St. Matthieu le dit expressément, Ch. IV. 12-16. afin qu'une Prophetie d'Esaie fût accomplie. Et par ce moyen ses actions, & les circonstances de sa vie s'accordoient avec les Propheties, & donnoient à connoître qu'il étoit le Messie. Il paroît d'ailleurs par ce que St. Marc dit dans l'endroit \* que nous venons de citer, que l'Evangile que Jesus préchoit, a qu'il vouloit faire croire aux hommes. n'étoit autre chose que l'heureuse nouvelle de l'avenement du Messie & de son Regne. dont le temps étoit alors accompli.

En allant à Capernaum il passa à Cana, & un homme de qualité de Capernaum l'y vint trouver, Jean IV. 47. El le pria de vou-loir venir chez lui pour guerir son fils qui s'en allois mourir. vs. 48. Et Jesus lui diti si vous ne voyez des prodiges, E des miracles, vous ne troyez point. Alors cet homme étant retourné chez lui, & ayant appris que son Fils avoit commencé de se trouver mieux à la même heure que Jesus lui avoit dit, votre Fils

Fils vit: il crut, lui & toute sa famille, vs. 53.

L'Evangeliste met ici cet homme de qualité au nombre des Croyans. Et qu'est-ce qu'il srut? Il crut précisément ce que Jesus dit, (vs. 48.) que les Juiss ne vouloient point croire, à moins qu'ils ne vissent des signes & des miracles: ce qui ne peut être autre chose que ce que St. Jean remarque dans le même Chapitre que les Samaritains crutent, savoir, que Jesus étoit le Messie. Car nous ne voyons nulle part dans l'Evangile, qu'aucun autre Point leur ait été proposé

pour être l'objet de leur foi.

Après que Jesus eut fait des miracles à Capernaum, & qu'il eut gueri tous leurs malades, il dit, Allons aux Villages & aux Bourgs voisins, afin que j'y prêche aussi, car c'est pour cela que je suis venu, Marc I. 38. ou bien. comme le rapporte St. Luc Chap. IV. 42. il dit au Peuple, qui s'efforçoit de le retenir ne voulant point qu'il les quitât, Il faut que j'évangelise, ou que j'annonce les bonnes nouvelles du Royaume de Dieu aux autres Villes, car j'ai été envoyé pour cela. Et St. Matthieu nous apprend comment ce divin Seigneur executa cette commission, Ch.IV.23. Et Josas, dit-il, parcouroit toute la Galilée, enseignant dans leurs Synagogues, prêchant l'Evangile du Royaume, & guérissant toutes sortes de maladies & de langueurs parmi le Peuple.

Peuple. C'étoit justement pour cela qu'il avoit été envoyé, je veux dire, pour prêcher, par tout, l'Evangile du Royaume du Messie, & pour faire connoître, par ses miracles & par le bien qu'il faisoit, Qu'il

étoit le Messie.

De là Jesus s'en alla à Jerusalem, à la Fête de Pâque, qui étoit la seconde depuis le commencement de son Ministère. là parlant aux Juifs, qui cherchoient à le faire mourir parce qu'il venoit de guerir un homme auquel il avoit ordonné d'emporter son lit un jour de Sabbat; & qu'il disoit que Dieu étoit son Père: il leur dit, "Qu'il , faisoit ces choses par la puissance de Dieu, », & qu'il en feroit encore de plus grandes: Que les morts mêmes ressusciteroient un ,, jour par son ordre, & qu'il les jugeroit en », vertu du pouvoir que son Père lui avoit donné: Qu'il avoit été envoyé de la part , de son Père, & que celui qui écouteroit " sa parole, & croiroit à celui qui l'avoit en-", voyé, auroit la Vie éternelle". Quoi que ce soit là une Description maniseste du Messe. nous pouvons pourtant remarquer qu'en cette occasion Jesus considerant qu'il parloit à des Juiss mal-intentionnez contre lui, & qui ne cherchoient qu'un prétexte pour le faire mourir, ne leur dit pas un mot de son Regnes & ne fait pas même entrer dans son Discours

le mot de Messie. Il se contente de dire qu'il est le Fils de Dieu, & qu'il est envoyé de la part de Dieu. Du reste, il les renvoye au témoignage que Jean Baptiste a rendu de lui, au témoignage de ses propres Miracles, & à celui que Dieu lui-même a prononcé en sa faveur par une Voix du Ciel; & enfin au témoignage des Ecritures, & de Moyse luimême. Et de tout cela il leur laisse conclurre la verité qu'ils devoient croire, savoir, qu'il étoit le Messie envoyé de la part de Dieu. C'est ce qu'on peut voir plus au long dans le

Chapitre V. de St. Jean, vs. 1-47.

La prémiére fois que nous trouvons que Jesus aît prêché après cela, ce fut sur la Montagne, Matth. V. & Luc VI. C'est là le plus long Sermon que nous ayons de lui; & sclon toutes les apparences, il a été prononcé devant le plus nombreux Auditoire, qu'ait jamais eû ce divin Docteur. Car il paroît qu'il a été fait devant une grande foule de Peuple, qui étoit venuë à lui de Galilée, de Judée, de Jérusalem, de delà le Jourdain, de l'Idumée & des environs de Tyr & de Sidon. comme il est remarqué dans St. Marc Cb. III.7,8. & dans St. Luc Ch. VI. 17. Mais dans tout ce Sermon Jesus ne dit pas un mot de ce qu'il faut croire; c'est pourquoi il n'y fait aucune mention du Messie, & n'avance rien qui puisse infinuër au Peuple que ce Tom. I. tître

tître lui appartienne. La raison pourquoi Iesus-Christ en use ainsi dans cette rencontre. se peut recueuillir de cet endroit de St. Matthieu, Cb. XII. 16. où ce divin Seigneur défend au Peuple qui le suivoit, de le faire connoître; ce qui suppose qu'ils savoient déja qui il étoit. Car que ce Chapitre XII.de Saint Matthieu doive préceder le Sermon que Jesus-Christ sit sur la Montagne, c'est ce qui paroît clairement, si l'on prend la peine de le comparer avec le second de St. Marc depuis le verset 13. de ce même Evangeliste; & que l'on compare en même temps ces deux Chapitres de S. Marc avec le VI. de St. Luc. Et ici j'avertirai mon Lecteur une fois pour toutes, que \* j'ai toûjours observé l'ordre des temps en parlant des Discours de Notre Seigneur, lesquels j'ai rapportez exactement dans cet Ouvrage sans en oublier un seul, si je ne me trompe. Dans celui-ci Jesus-Christ enseigne seulement à ses Auditeurs, quelles sont les Loix deson Royaume; & cequ'on doit faire pour

y

\* M. Locke s'est servi, pour la composition de cet Ouvrage, de l'Harmonie des quatre Evangiles, dressée par M. Toinard, & publiée en 1707, après la mort de l'Auteur. M. Toinard en avoit sait imprimer quelques exemplaires, plusieurs années auparavant; & comme ami particulier de M. Locke, il lui avoit fait présent d'un de ces Exemplaires.

y être admis; & c'est de quoi nous aurons occasion de parler plus au long dans un autre endroit, car nous ne recherchons présentement que ce que Notre Seigneur propose à croire pour être simplement l'objet de la Foi.

Pour revenir à notre sujet: après que Jefus-Christ eut fait ce Sermon au Peuple, nous apprenons de St. Luc (Chap. VII. 19.) que Jean Baptiste lui envoya faire cette question, Etes-vous celui qui doit venir, ou devons-nous en attendre un autre? c'est-à-dire en peu de mots, Etes-vous le Messie? Et si vous "l'êtes, pourquoi me laissez-vous languir , dans une prison, moi qui suis votre Pré-" curseur? Dois-je attendre ma délivrance de quelque autre"? A quoi Jesus fit cette réponse, vs. 22, 23: Allez dire à Jean ce que vous avez vû & oui: Que les Aveugles voyent: que les Roiteux marchent: que les Lepreux sont gueris: que les Sourds entendent: que les Morts ressuscitent: que l'Evangile est annoncé aux Pauvres; & que bienheureux est celui qui n'aura point été scandalisé en moi. Pour savoir ce que signific cette expression, être scandatisé en lui, il ne faut que comparer Matth. XIII. 21. & \* Marc IV. 17. avec Luc VIII. 13. car ce que ces deux premiers Evangelistes appellent Eire

être scandalisé en lui, St. Luc l'exprime par \* se retirer d'avec lui, ou l'abandonner: c'està dire, ne pas le recevoir pour le Messe, (Voi. Marc VI. 1,6) ou quitter son parti. Lci Jesus renvoye Jean Baptiste, comme il avoit fait les Juifs, au témoignage de ses miracles, pour savoir qui il étoit; & en general c'est par ce moyen-là qu'il donnoit à entendre qu'il étoit le Messie, c'est-à-dire le seul Prophete dont les Juifs attendoient la venuë, car ils n'esperoient pas qu'aucun autre que le Messie dût leur être envoyé de la part de Dieu avec le pouvoir de faire des miracles. Ainfi l'on peut conclurre de la réponse que Jesus fait à Jean Baptiste, que ce divin Seigneur croyoit, que faire des miracles devant les Juifs, c'étoit leur faire assez connoître qu'il étoit le Messie. Et en effet, un jour ayant gueri un Possedé qui étoit aveugle & muet, le Peuple, qui fut témoin de ce miracle, se prit à dire, Matth. XII. 23. N'est-ce pas là le Fils de David? ce qui est autant que s'ils eussent dit, N'estce pas là le Messie? De quoi les Pharisiens ayant été choquez, se prirent à dire que c'étoit par Beelzebub qu'il chassoit les Dé-Mais Jesus faisant voir la fausseté & la toiblesse de cette accusation blasphematoire, justifie la conséquence que le Peuple avoit

RAISONNABLE. CHAP. IX. 101 avoit tiré de ce miracle, en disant vs. 28. Que puis qu'il chassoit les Démons par l'Esprit de Dieu, c'étoit une preuve que le Regne du Messie étoit arrivé.

Dans les Miracles que faisoient les Disciples de Jesus-Christ, il y avoit une autre circonstance qui prouvoit qu'il étoit le Messie c'est qu'ils les faisoient en son nom. Levezvous au nom de Jesus de Nazareth, & marchez, dit St. Pierre à cet homme boiteux qu'il guerit dans le Temple de Jerusalem, Att. 111. 6. Il semble même que les Apôtres étoient surpris de voir que la puissance de ce Nom s'étendît si loin, Luc X. 17. Or les soixante & dix Disciples s'en revinrent avec joye, lui disant: Seigneur, les Démons même nous sont soumis à cause de votre Nom.

Au reste, Jesus Christ prend occasion de ce message qui lui avoit été fait de la part de Jean Baptiste, de dire au Peuple, que Jean étoit le Précurseur du Messie: que le Regne du Messie avoit commencé depuis le temps de Jean Baptiste; & que tous les Prophetes aussi bien que la Loi avoient eû en vûë ce temps-là, Luc VII. & Matth. XI. Après cela, dit St. Luc Ch. VIII. v. 1. Jesus alloit de Ville en Ville, & de Village en Village, prêchant & annonçant les honnes nouvelles du Royaume de Dieu. Par où nous voyons en quoi consistoient ses Prédica-

tions; & par conséquent à quoi se reduisoit ce qu'il vouloit qu'on crût pour être reçu

au nombre de ses Disciples.

Peu de temps après, il se mit à prêcher au Peuple près de la Mer, après être monté dans une Barque. On peut voir son Sermon au long dans Saint Matthieu Ch. XIII. dans St. Marc Cb. IV. & dans St. Luc Cb. VIII. Mais une chose bien remarquable, c'est que ce Discours est tout-à-fait différent de celui que Jesus avoit fait auparavant sur la Montagne. Car au lieu que le Sermon que Jesus prononça sur la Montagne, étoit si clair & si intelligible en tout, qu'il ne pouvoit l'être davantage, celui-ci est si enveloppé par les paraboles, dont il est rempli, que les Apôtres eux-mêmes ne l'entendoient pas. Si nous voulons savoir la raison de cette différence, il faut examiner les divers sujets qui sont traitez dans ces deux Sermons, ce qui nous donnera peut-être quelque éclaircissement là-dessus. Dans le Sermon que Jesus fit sur la Montagne il n'entretint le Peuple que de choses morales, s'attachant uniquement à demêler les préceptes de la Loi d'avec les fausses explications qu'on leur donnoit dans ce temps-là: à faire voir qu'il est d'une absoluë nécessité de pratiquer les devoirs qui regardent la bonne vie; & à montrer que

RAISONNABLE. CHAP. IX. 102 ces devoirs s'étendent au delà de ce que pouvoient exiger les Loix Politiques des Israelites, ou les Loix civiles de quelque Pais que ce fût. Mais dans le Sermon que ce divin Docteur fit sur le bord de la Mer, il ne parle que du Regne du Messie, & cela par de continuelles Paraboles. Une des raisons pourquoi il se servit de cette methode pour entretenir le Peuple, c'est, dit St. Matthicu Ch. XIII. 35. afin que cette parole du Prophete sût accomplie: Je parlerai en paraboles, je publierai des choses qui ont été cachées depuis la création du Monde. lui-même parlant à ses Disciples, leur en rend une autre raison, vs. 11, 12. Pour vous autres, leur dit-il, il vous a été donné de connostre les mystères du Royaume des Cieux, mais pour eux, il ne leur a pas été donné. Car quiconque a, on lui donnera encore, & il sera dans l'abondance. Mais pour celui qui n'a point, c'est-à-dire, qui ne fait pas valoir les talens qu'il a, on lui ôtera même ce qu'il a.

Il ne sera pas hors de propos de remarquer, qu'ici Notre Seigneur donnant à ses Apôtres l'explication de la prémiere des Paraboles qu'il avoit fait entrer dans son Discours, donne simplement le nom de Parole à la publication du Royaume du Messie, & dans St. Luc Ch. VIII. 21. celui de Pa-

G 4

### . 104 LE CHRISTIANISME.

role de Dieu. D'où vient que St. Luc, dans les Attes des Apôtres, en parle souvent sous le nom de Parole & de Parole de Dieu, comme nous l'avons déja remarqué. A quoi j'ajoûterai cet endroit des Actes, Cb. VIII. 4. Ceux qui étoient dispersez annonçoient la Parole de Dieu dans tous les lieux où ils pas*loient*: car cette Parole ne renfermoit autre chose, sinon que Jesus étoit le Messie, ainsi que nous l'avons vû en examinant pié à-pié tout ce que prêchoient les Apôtres, autant qu'on peut le savoir par leur Histoire. c'étoit-là, si je ne me trompe, tout ce qu'ils proposoient à croire à leurs Auditeurs. Car du reste, leur doctrine, aussi bien que celle de Notre Sauveur, contenoit quantité d'autres choses, mais qui regardoient la pratique & non pas la créan-C'est pourquoi Jesus-Christ dit dans un endroit que nous venons de citer, Luc VIII. 21: Ma Mére & mes Freres sont ceux qui écoutent la Parole de Dieu, & qui la mettent en pratique: ce qui veut dire qu'ils n'étoient pas moins obligez d'obéir aux Loix du Messie, qu'ils regardoient comme leur Roi, que de croire que Jesus étoit le Messie, le Roi & le Liberateur qui leur avoit été promis.

St. Matthieu parle encore de ces Prédications où Jesus-Christ exposoit aux hommes ce qu'ils devoient croire pour être du nombre de ses Disciples. C'est au Chapitre IX. vs. 35. où il nous représente ce que ce divin Docteur proposoit à croire, & la manière dont il le faisoit: Et Jesus, dit-il, parcouroit toutes les Villes & les Villages, enseignant dans leurs Synagogues, & prêchant l'Evangile du Royaume, guerissant toutes sortes de maladies & de langueurs. Où vous voyez que Jesus-Christ les avertit que le Regne du Messie étoit arrivé, & qu'il laisse, pour ainsi dire, à ses miracles le soin de leur faire voir & de leur persuader, que c'est

lui qui étoit le Messie. Matth. X. Lors qu'il envoya ses Apôtres pour prêcher de lieu en lieu, il leur en donna l'ordre en ces propres termes, vs. 7, & 8. Dans les lieux où vous irez, prêchez. en disant: Le Royaume des Cieux est proche. Rendez la santé aux malades, &c. D'où il paroît que tout ce qu'ils devoient prêcher, c'étoit, que le Regne du Messie étoit arrivé. Et Jesus leur déclare en même temps, que tous ceux qui ne les recevront pas comme messagers de cette bonne nouvelle, ou qui refuseront d'écouter leurs paroles, seront traitez, au jour du jugement, avec plus de rigueur que Sodome & Gomorrhe, vs. 14, 15. Mais au contraire, vs. 32. Que quiconque le confessera devant les hommes, il le

le confessera aussi devant son Pére qui est dans le Ciel. Pour savoir ce que c'est que confesser Christ, il ne faut que comparer le vs. 42. du Cb. XII. de St. Jean avec le vs. 22. du Ch. IX. du même Evangelisse. Quelques-uns des Senateurs mêmes, dit St. Jean dans le premier de ces passages, crurent en lui, mais à cause des Pharissens, ils ne (a) LE CONFESSOIENT point, de crainte d'être chassez de la Synagogue. Et au Ch. IX.v. 22. La crainte que son Père & sa Mère avoient des Juifs, les faisoit parler de la sorte. Car les Juifs avoient déja résolu ensemble, que si quelqu'un (b) confes-SOIT QU'IL FUT LE MESSIE, il feroit chassé de la Synagogue. Il est évident par ces deux endroits, que confesser Fesus-Christ, c'étoit confesser qu'il étoit le Messie. A propos dequoi permettez-moi de faire une autre remarque sur le sens de cette expression (c) croire en lui. J'ai deja prouvé ce sens par d'autres passages, mais on ne sauroit l'inculquer trop souvent à cause de tant d'explications différentes qu'on a données à cette expression. Je dis donc que croire en 7esus-Christ, signifie croire qu'il étoit le Messie. Plu-

(a) Ούχ ωμολόγει.

(C) Πισεύσαι εἰς αὐτὸν.

<sup>(</sup>b) Αυτον ομολογήτη Χειτον.

RAISONNABLE. CHAP. IX. 107 Plusieurs des Senateurs, dit le Texte, crurent en lui, mais ils n'osoient confesser ce qu'ils croyoient, de crainte d'être chassez de la Synagogue. Or la raison pourquoi il avoit été résolu dans le Conseil des Juifs. qu'on seroit chassé de la Synagogue, c'étoit & l'on venoit à confesser que Jesus fût le Messe, comme il paroît par le passage de St. Jean (Ch. IX. v. 22.) que nous venons de citer. Et cela peut servir à nous donner une claire intelligence de deux autres passages, dont le premier est contenu dans l'Epître de St. Paul aux Romains, & dans lequel cet Apôtre dit positivement quelle est la Foi qu'il leur prêche, Rom. X. 8,9. C'est ici, dit-il, la Parole de la Foi que nous vous prêchons, savoir que si vous confessez de bouche le Seigneur Jesus, & si vous croyez de cœur que Dieu l'a ressuscité, vous serez sauvé. L'autre passage est tiré de la 1. Epître de St. Jean Ch. IV. 14 & 11. avons vû & nous rendons témoignage, que le Pére a envoyé le Fils pour être le Sauveur du Quiconque donc aura confessé que Jesus est le Fils de Dieu, Dieu demeure en tui, & lui en Dieu. Dans cet endroit. confesser que Jesus est le Fils de Dieu, c'est la même chose que confesser qu'il est le Messe, car ces deux expressions ne signifioient parmi les Juifs qu'une seule & mêmc

même chose, comme nous l'avons déja montré.

Il ne seroit pas difficile de faire voir comment le nom de Fils de Dieu qu'on donnoit à Jesus-Christ, vint à signifier qu'il étoit le Messe. Mais il sussit qu'il paroisse évidemment que c'étoit-là l'usage de cette expression, & que les Juiss la prenoient alors dans ce sens. Que si quelqu'un veut s'en convaincre d'une manière plus expresse, il n'a qu'à ajoûter aux endroits que nous avons déja citez par occasion, ceux qui suivent, Matth. XXVI.63. Jean VI.70. XI.27. XI.27.

Nous avons vû ci-dessus comment Jesus donna ordre à ses Apôtres d'aller prêcher; & nous apprenons de St. Luc qu'ils executérent exactement leur commission. Etant donc partis, dit-il Ch. IX. 6. ils alloient de bourgade en bourgade prêchant l'Evangile, & guerissant par tout les malades. Jesus leur avoit ordonné de prêcher, en disant, Le Royaume des Cieux est proche; & St. Luc nous dit qu'ils s'en alloient de lieu en lieu prêchant \* l'Evangile, mot qui en François répond exacte-

<sup>\*</sup> Il y a dans l'Anglois, Gospel, qui en Saxon répond fort bien au mot Grec svayyétuov. J'ai mis à la place de Gospel. notre mot François Evangile, qui ne répond pas seulement au mot Grec, mais en vient directement, & excite justement la même idée dans l'esprit, à qui en sait la veritable signification.

exactement au mot Grec εὐαίγίλιου, & signifie une bonne nouvelle, aussi bien qu'en De sorte que ce que les Ecrivains facrez appellent Evangile, n'est autre chose que l'heureuse nouvelle de la venuë du Messe. & de son Regne. Ainsi c'est dans ce sens-là qu'il faut entendre ce mot dans le Nouveau Testament; & c'est aussi ce que l'Ange voulut exprimer lors qu'apportant les prémiéres nouvelles de la Naissance de Notre Sauveur, il dit qu'il annonce une bonne nouvelle, laquelle sera le sujet d'une grande joie, Luc II. 10. Et il semble que tout ce que Jesus ordonna alors à ses Disciples d'aller prêcher, se reduit effectivement à cela.

Ce divin Seigneur dit de même à celui qui s'excusoit de le suivre sur l'heure, parce qu'il vouloit aller auparavant ensevelir son Pére, Laissez aux morts le soin d'ensevelir leurs morts: pour vous, allez annoncer le Royaume de Dieu, Luc IX. 59, 60. Quand je dis que c'étoit là tout ce que les Disciples de Jesus-Christ devoient prêcher, il faut entendre par-là, qu'ils ne proposoient autre chose aux hommes pour être l'objet de leur soi, mais qu'en même temps ils leur recommandoient d'obeïr au Messie qu'ils reconnoissoient pour leur Roi.

Enfin, lors que Jesus envoya les soixante

& dix Dîsciples pour aller prêcher, la commission qu'il leur donna, sut conçuë en ces termes, Luc X. 9. Guerissez les malades, & dites-leur: Le Royaume de Dieu est approché de vous.

Après que les Apôtres furent revenus vers Jesus, il se retira avec eux fur une Montagne, & une grande multitude de Peuple l'y vint joindre tout auffi-tôt, comme nous l'apprenons de St. Luc Chap. IX. v. 11. Le Peuple, dit-il, ayant appris qu'il étoit là, le suivit; & Jesus les ayant reçus, leur parloit du Royaume de Dieu. & guerissoit ceux qui avoient besoin d'être gueris. C'est là ce qu'il prêchoit à cette Assemblée, qui étoit composée de cinq mille hommes, sans compter les Femmes & les petits Enfans. Ce fut cette même multitude de personnes qu'il rassassa avec cinq pains & deux poisfons, Matth. XIV. 21. Et voici quel fut l'effet que ce miracle produisit sur leurs esprits, au rapport de Saint Jean, Ch. VI. 14, 17. Ces personnes, dit-il, ayant vû le miracle qu'avoit fait Jesus, disoient: C'estlà sans doute le Prophete qui doit venir dans le monde, c'est-à-dire, le Messie. Messie étoit la seule personne que les Juiss attendoient de la part de Dieu; & c'étoit justement dans ce temps-là qu'ils l'attendoient. De là vient que Jean Baptiste l'appelle

pelle (Matth. XI. 3.) celui qui doit venir; & que dans d'autres endroits de l'Evangile il est designé par celui qui vient, ou qui est envoyé de la part de Dieu.

Au reste, nous voyons ici, que Notre Seigneur observe la méthode qu'il avoit accoûtumé de garder, lors qu'il prêchoit au Peuple. Il leur parle du Royaume de Dieu, & fait des miracles en leur présence, afin qu'ils puissent comprendre par-là, qu'il étoit lui-même le Messie, dont il leur annonçoit le Royaume. Nous voyons encore ici la raison, pourquoi Jesus se tenoit si fort caché, & défendoit de publier qu'il fût le Messie: Car il étoit d'une dangereuse conséquence que cette foule de Peuple qui s'étoit assemblé auprès de lui, vînt à le regarder sous cette qualité, comme St. Jean nous l'apprend immediatement après, Chap. VI. v/. 15. Mais, dit-il, Jesus sachant qu'ils devoient venir le prendre & l'enlever pour le faire Roi, s'enfuit, & se retira encore seul sur la Montagne. S'ils étoient si disposez à l'établir pour leur Roi, seulement parce qu'ils concluoient des miracles qu'ils lui voyoient faire, qu'il étoit le Messie, quoi qu'il ne dît pas lui-même qu'il le fût, que n'auroit point fair le Peuple, si ce divin Seigneur eût déclaré ouvertement qu'il étoit le Messie, ce Roi, dont ils attendoient

la venue? Et avec quelle ardeur les Scribes & les Pharisiens n'auroient-ils pas profité de cet aveu pour l'accuser auprès du Gouverneur Romain? Mais cela a déja été re-

marqué ci-dessus.

De là Jesus s'en alla à Capernaum, où il fut suivi d'une bonne partie du Peuple qu'il avoit nourri le jour précedent d'une manière si miraculeuse. Comme il voyoit qu'ils ne venoient après lui qu'à cause qu'il leur avoit donné du pain à manger, il prit occasion de les exhorter à chercher une nourriture qui demeure jusques dans la Vie éternelle. Et sur cela il leur déclare ( Jean VI. 29--69.) qu'il a été envoyé de la part du Père, & que ceux qui croiront en lui, ressusciteront pour jouir d'une Vie éternelle. Mais tout son discours est extremement enveloppé sous des expressions allegoriques, fondées sur le manger, sur le pain, sur un Pain de Vie descendu du Ciel, &c. de sorte pourtant que tout ce qu'il dit, se reduit à ce peu de paroles, très-aisées à comprendre, vs. 47. & 54. En verité, en verité je vous dis que celui qui croit en moi, a la Vie éternelle; & je le ressusciterai au dernier jour. Ainsi, le précis de tout le Discours que Jesus-Christ fit en cette occasion, c'est, Qu'il étoit le Messie envoyé de la part de Dieu; & que ceux qui le croiroient tel, reffuf-

ressultation resultation resul éternellement. Comme ceux à qui ce Discours s'addressoit, étoient du nombre de ceux qui le jour précédent l'avoient voulu faire Roi par force, il ne faut pas s'étonner que Jesus leur parlât de sa Personne, de son Royaume, & de ses Sujets en des termes obscurs, mysterieux, & tels qu'ils devoient necessairement choquer des gens qui ne regardoient le Regne du Messie, que comme un Regne purement temporel, enrichi de tout ce que les Grandeurs mondaines ont de plus pompeux, & sous lequel ils esperoient jouir d'une puissante Protection, & d'une agréable Prosperité. Pleins de ces magnifiques esperances, ayant trouvé un Homme qui faisoit des miracles, & concluant de là, que c'étoit le Liberateur qu'ils attendoient, peu s'en étoit fallu que le jour précedent ils n'en fussent venus à une rebellion ouverte; & qu'ils n'y eussent enveloppé Jesus lui-même. Comme ils continuoient de le suivre, apparemment dans le même dessein, il trouva à propos : de couper cours à une telle entreprise. Et c'est pour cela que, quoi qu'il leur parle de son Regne dans cette occasion, il le fait d'une manière qui détruit si visiblement l'idée qu'ils en avoient conçûe, que ce Peuple voyant qu'il renversoit toutes leurs Tom. I.

vaines esperances, & qu'il leur parloit de manger sa chair & de boire son sang pour avoir la Vie, il se prit à dire, vs. 52. Comment celui-ci peut-il donner sa chair à manger? Et plusieurs même de ses Disciples dirent. Ces paroles sont bien dures, qui peut les écouter? De sorte qu'ils furent scandalisez sur son suiet, & \* l'abandonnérent, vs. 60. 66. Mais le véritable sens de ce Discours de J. C. paroît clairement par la Confession de S. Pierre qui comprit beaucoup mieux la pensée de ce divin Docteur, comme il paroît par la réponse qu'il lui fit au nom de tous les autres Apôtres: car Jesus ayant dit à ceuxci, vs. 67. Et vous, ne voulez-vous point aussi me quitter? Simon Pierre lui répondit. A qui nous en irions-nous, Seigneur? Vous avez les paroles de la Vie éternelle, c'est-àdire, vous nous enseignez le moyen de parvenir à la Vie éternelle; c'est pourquoi nous croyons & nous savons que vous êtes le Messie, le Fils du Dieu vivant. Croire cela. c'étoit manger sa chair & boire son sang & c'étoit par ce moyen qu'on obtenoit la Vie éternelle: Jesus-Christ ne vouloit dire autre chose par ces expressions figurées.

Quel-

<sup>\* &#</sup>x27;Ex τέτυ πολλοί ἀπηλθοι τῶι Μαθητῶι αὐτῷ εἰς
τὰ ἀπίσω, καὶ ἐκέτι μετ' αὐτῷ περιεπάτψι: Ϳϫϗͺ
VI. ví. 66.

Quelque temps après, il demanda à ses Disciples, Marc VIII. 27. Qui dit-on que je suis? Ils lui répondirent, Jean Baptiste, ou l'un des Anciens Prophêtes qui est ressuscité. Après quoi il leur demanda, qui ils pensoient eux-mêmes qu'il fût. Et Pierre prenant encore la parole, lui répondit ainsi, Marc VIII. 29. Vous êtes le Messie. Luc IX. 20. \* le Messie de Dieu. Et Matth. XVI. 16. Vous êtes le Messie, le Fils du Dieu vivant: toutes expressions qui signifient une même chose, comme il paroît par ces differens Passages, qui satisfont également à une même Question. Sur cela lesus-Christ dit à Pierre Matth. XVI. 17. 18. Que la verité qu'il venoit d'avancer étoit d'une telle nature, que la chair & le sang ne la lui avoient pas revelée, mais son Père qui étoit aux Cieux; & que ce seroitlà le fondement sur lequel il bâtiroit son Par tout ce qui est contenu dans ce passage, il est plus que probable, que Iesus-Christ n'avoit pas encore dit à ses Apôtres en termes formels, qu'il fût le Messie, mais que sa manière de vivre & ses miracles leur avoient donné sujet de le conclurre. Et la raison pourquoi ce divin Seigneur étoit si retenu à leur égard, c'est appa-

apparemment, parce que, s'il leur eût déclaré en particulier d'une manière ouverte & précise, qu'il étoit le Messie, le Roi dont il annonçoit publiquement le Regne, par tout où il se rencontroit, Judas, qu'il connoissoit pour un homme dissimulé & traître, n'auroit pas manqué de profiter de cet aveu pour porter témoignage contre lui, d'une maniére qui l'auroit rendu veritablement criminel auprès du Gouverneur Romain. Cette réflexion pourra peut-être servir à nous faire entendre une replique qui paroît hors de propos, laquelle Jesus-Christ fit à ses Apôtres, Jean VI. 70. lors qu'ils confessérent qu'il étoit le Messie. pour faire mieux comprendre le sens de ce passage, je le mettrai ici tout entier: Pierre ayant dit, Nous croyons & nous savons que vous êtes le Messie, le Fils du Dieu vivant: Jesus lui répondit, Ne vous ai-je pas choist vous douze? & neanmoins l'un de vous est \* Diable. Cette replique paroît d'abord ne faire rien au sujet, quoi qu'il soit sûr que les Discours de Notre Seigneur étoient tous fort raisonnables & fort justes. Voici donc, ce semble, le sens de ces paroles, qui pouvoient être entenduës dans la suite par les onze Apôtres, lors qu'ils

RAISONNABLE. CHAP. IX. 117 qu'ils y feroient réflexion après la trahison de Judas, comme ils comprirent après la resurrection de Jesus-Christ ce qu'il leur avoit dit auparavant, qu'il détruiroit le Temple, & le releveroit en trois jours. Voici, dis-je, le sens de cette réponse que Jesus-Christ fit à ses Apôtres. , Vous avez ., confessé & crû que j'étois le Messie, votre Roi: Mais ne soyez pas surpris de ce , que je ne vous ai jamais déclaré ouvertement cette verité, car parmi vous douze, que j'ai choisis pour être avec moi, il y en a un qui est un délateur ou \* un a faux accusateur; lequel n'auroit pas " manqué de me trahir & de porter accu-, sation contre moi, si j'eusse confessé en termes exprès que j'étois le Messie, le , Roi d'Israel.

Que dans ce temps-là Jesus-Christ prit garde de ne pas déclarer positivement à ses Apôtres qu'il fût le Messie, c'est ce qui paroît encore par la manière dont il dit à St. Pierre, Matth. XVI. 18. que la Confession qu'il avoit faite, qu'il étoit le Messie, seroit le fondement sur lequel'il bâtiroit son

Eglise:

<sup>\*</sup> C'est ce qu'emporte le mot Grec (διάδολος) & peut-être seroit-il mieux de le traduire ainsi dans cet endroit que par celui de Diable. Parenthese de l'Autour qu'on a renvoyée isi.

Eglise: Vous êtes Pierre, lui dit-il, & sur cette pierre je bâtirai mon Eglise. Et les portes de l'Enfer ne prévaudront point contr'elle. Paroles trop équivoques, pour qu'on pût s'en servir contre lui pour prouver qu'il avoit dit, qu'il étoit le Messe; & sur tout. si nous y joignons ce qui suit immédiatement après, vs. 19. Et je vous donnerai les Clefs du Royaume des Cieux, & tout ce que vous lierez sur la Terre, sera lié dans le Ciel; & tout ce que vous détierez sur la Terre, sera delié dans le Ciel. Comme ces derniéres paroles s'addressent personnellement à St. Pierre, elles font, que celles qui précedent (où Jesus-Christ déclare que le dogme fondamental de son Eglise c'est de croire qu'il est le Messie) sont plus obscures, plus équivoques, & par conséquent moins propres à être employées contre lui: bien qu'elles soient proposées d'une telle manière qu'elles peuvent être entenduës dans la suite: & c'est pour cette même raison que Jesus défend encore ici à ses Apôtres de dire, qu'il fût le Messie, vs. 20.

Ce qui confirme combien est probable ce que je viens de remarquer que J. C. n'avoit pas encore declaré ouvertement à ses Apôtres mêmes qu'il fût le Messie, c'est ce que ce divin Docteur leur dit, (Jean XV. 15.) Désormais je ne vous appellerai

plus serviteurs, parce que le serviteur ne sait pas ce que fait son Maître. Mais je vous ai appellé mes Amis, (dans le verset précedent) parce que je vous ai découvert ce que j'ai appris de mon Père. Ces paroles sont tirées de la derniére conversation que J. C. eut avec ses Disciples après que Judas l'eut quitté, & dans laquelle il leur confia le grand secret de sa Mission en leur parlant du Royaume des Cieux comme de son Royaume, ce qu'on peut voir dans St. Luc Ch. XXII. 30. & en leur découvrant plufieurs autres particularitez touchant ce Royaume: d'où il l'avoit, quelle espèce de Royaume c'étoit, comment il devoit être administré; & quel rang ils y tiendroient. cux-mêmes, &c. D'où il paroît évidemment qu'excepté un peu avant qu'il fût pris, & qu'il quittât ses Disciples pour aller à la mort, il les avoit laissez jusqu'alors dans l'ignorance comme des serviteurs. mais que dans ce moment il se découvrit ouvertement à eux comme à ses Amis.

Depuis ce temps-là, (c'est-à-dire depuis que Jesus eut demandé à ses Disciples qui ils disoient qu'il étoit) il commença à découvrir à ses Disciples (c'est-à-dire, à ses Apôtres, qui sont souvent appellez Disciples) qu'il falloit qu'il allat à Jerusalem, qu'il y souffrit beaucoup de la part des Anciens, des H 4

principaux Sacrificateurs, & des Scribes. qu'il fût mis à mort, & qu'il ressuscitat le troisième jour, Matth. XVI. 21. Quoi que toutes ces choses convinssent essentiellement au Messie, les Apôtres ne voyoient pas trop bien qu'on pût les lui appliquer: ou plûtôt, ces choses ne s'accordoient guere avec l'idée qu'ils avoient du Messie : c'est ce qui paroît clairement par la censure que Pierre fit à Notre Seigneur, Matth. XVI. 22. dès qu'il eut dit ce que nous venons de voir. Cet Apôtre avoit déja confessé deux sois, que Jesus étoit le Messie, & cependant, il ne sauroit entendre dire présentement qu'il doive souffrir, être mis à mort, & reffusciter. D'où l'on peut voir, que Jesus n'avoit pas encore expliqué à ses Apôtres d'une manière fort distincte, ce qui le regardoit personnellement. Ils avoient été, pendant long-temps, les témoins de sa vie & de ses miracles; & s'étant par-là confirmez de plus en plus dans la croyance qu'il étoit le Messie, ils étoient en état de reconnoître les traits particuliers qui devoient en former le caractère, & remplir l'idée que les Prophêtes en avoient donné; & c'est ce qu'il commença dès lors à leur découvrir. quoi qu'il le fît d'une telle manière, que les Juiss ne pouvoient point en prendre occasion de l'accuser: Il commença, dis-je, à

leur parler alors plus ouvertement de ce qui regardoit le Messie, parce que c'étoit justement dans ce temps-là que tout ce qui le concernoit alloit être accompli, par ses Souffrances, par sa Mort, & par sa Résurrection. Cer c'étoit ici la derniére année de sa vie, de sorte qu'il ne devoit se trouver avec les Juifs à Jerusalem qu'une autre fois à la Fête de Pâque, où ils devoient disposer à leur gré de sa personne. Voilà pourquoi il commence maintenant à parler de lui-même d'une manière plus, ouverte, mais pourtant avec les précautions, qu'il devoit garder nécessairement pour ne pas donner sujet à ses Ennemis de lui intenter aucune accusation, qui pût paroître juste, ou importante au Gouverneur Romain.

Après qu'il eut censuré St. Pierre, en lui disant, Qu'il n'avoit point de goût pour les choses de Dieu, mais pour celles des hommes, Marc VIII. 33. il appelle le Peuple à soi, & prépare aux souffrances ceux qui voudront être ses Disciples: Si quelqu'un, leur dit-il, vs. 38. a honte de moi & de ma parole parmi ce Peuple adultère & corrompu, le Fils de l'homme aura aussi honte de lui, lors qu'il viendra accompagné des Saints Anges dans la gloire de son Père. A quoi il ajoûte (Matth. XVI.27, 28.) deux actes illustres & solemnels,

surprendre, & pour l'accuser devant le Gouverneur Romain. Et en effet, n'auroient pas manqué sans doute d'alleguer contre Jesus ce qu'il dit en cet endroit, Due quelques-uns de ceux qui étoient présens, ne gouteroient point la mort qu'ils n'eussent vû le Fils de l'Homme venir ex son Regne: Ils auroient, dis-je, donné un sens criminel à ces paroles, si celui qu'elles renfermoient n'eût été obscurci par le verset précédent; & que dans cette situation il n'eût été si difficile à entendre en ce tempslà, qu'aucun de ses Auditeurs ne pouvoit les expliquer d'une manière qui pût lui nuire auprès de Ponce Pilate. Car que les Principaux d'entre les Juifs ne fussent pas fort bien intentionnez à son égard, c'est ce que St. Luc remarque expressément au Ch. XI. de son Evangile, vs. 53, & 54. Les Docteurs de la Loi, dit-il, & les Pharisiens commencerent à le presser, & à lui faire plusieurs questions, lui tendant des piéges. E cherchant à tirer de sa bouche, dequoi l'accuser. Et cela peut suffire pour justifier toutes les autres manières de parler équivoques & obscures en apparence, dont Jesus-Christ se sert en d'autres rencontres: car ce divin Seigneur s'est trouvé dans de telles circonstances, que sans cette sage retenuë il n'auroit pû executer l'œu-

vre qu'il étoit venu entreprendre, ni en remplir si bien toutes les parties, qu'en examinant les Descriptions que les Prophetes ont faites du Messie, on eût pû reconnoître exactement, après qu'il auroit quitté ce Monde, que c'étoit à lui qu'elles convenoient veritablement.

Dès lors, Matth. XVII. 10. &c. Jesus-Christ commença, pour ainsi dire, à avouer à ses Apôtres qu'il étoit le Messie, sans le dire pourtant en termes formels; en leur déclarant que, comme les Scribes avoient raison de dire en vertu de la Prophetie de Malachie Chap. IV. v. 5. qu'Elie devoir préceder le Messie, il étoit certain qu'Elié étoit déja venu, mais qu'il avoit été méconnu & mal-traité par les Juifs. Et par-là ses Disciples reconnurent que c'étoit de Jean Baptiste qu'il leur parloit, vs. 13. Peu de temps après, il leur infinua d'une manière encore plus sensible, qu'il étoit le Messie, Marc IX. 41. Quiconque vous donnera un verre d'eau \* en mon nom, parce que vous êtes au Messie, &c. Et c'est-là, si je ne me trompe, le premier endroit où Notre Seigneur employe le nom de Messie, & la première fois qu'il en est venu à confesser si positivement à des Juiss de Nation, que c'étoit lui qui l'étoit.

Etant

#### \*28 LE CHRISTIANISME

n'avoit rien fait contre la Loi en guerissant le jour du Sabbat un homme qu'il avoit trouvé auprès de la Piscine de Bethesda. Voi. Jean V. 1-16. Car quoi qu'il y eût plus d'un an & demi que \* ce miracle avoit été fait, les Juiss s'en servoient encore comme d'un prétexte pour le faire mourir. Je dis comme d'un prétexte, car voici la veritable raison pourquoi ils cherchoient à lui ravir la vie, comme St. Jean nous l'apprend dans ce même Chapitre, vs. 25-34. Alors quelques gens de Jerusalem commencérent à dire: N'est-ce pas là celui qu'ils cherchent à faire mourir? Le voila néanmoins qui parle devant tout le monde, sans qu'ils lui disent rien. N'est-ce point que les Senateurs ont reconnu qu'il est veritablement le Messie? Mais pourtant nous savons d'où est celui-ci, au lieu que quand le Messie viendra, personne ne saura d'où il est. Jesus cependant continuoit à les instruire; & disoit à haute voix dans le Temple: Vous me connoissez, & vous savez d'où je suis: Et je ne suis pas venu de moi-même, mais Celui qui m'a envoyé est veritable, & vous ne le connoissez point. Pour moi, je le connois, parce que je suis venu de sa part, & qu'il m'a envoyé. Alors ils cherchoient (l'occasion) de le prendre; & néanmoins personne ne mit la main sur lui, parce

Voyez Jean Ch.V. 5, 6. &c.

que son heure n'étoit pas encore venuë. plusieurs du Peuple crurent en lui, & disoient entr'eux: Quand le Messie viendra, fera-til plus de miracles que n'en a fait celui-ci? Des Pharisiens ayant ou'i ce que ces gens dis'étant joints aux principaux Sacrificateurs ils envoyérent des · Archers pour le prendre. Mais Jesus leur disoit: Je suis encore avec vous pour un peu de temps, & je vais ensuite à celui qui m'a envoyé. Vous me chercherez, mais vous ne me trouverez point, & vous ne pouvez venir où je dois aller. Les Juifs disoient entr'eux: Où ira-t-il donc que nous ne pourrons le trouver? Nous voyons par-là, que le grand crime dont Jesus-Christ étoit coupable au fens des Juifs, & qui les irritoit si fort contre lui, c'étoit d'être regardé comme le Messe, & de faire des choses qui portoient le Peuple à croire en lui, c'est-à-dire, à croire qu'il étoit effectivement le Messie. Ici Nôtre Seigneur déclare encore, qu'il étoit le Messie, en termes très-aisez à entendre, du moins après sa Resurrection: car s'il étoit envoyé de la part de Dieu, comme il le dit positivement, & qu'il sit des miracles par la vertu de l'Esprit de Dieu, on ne pouvoit point douter qu'il ne fût le Messie. Cependant, la déclaration qu'il en fait, est exprimée d'une telle ma-Tom. I. niére

nière que les Pharisiens & les Sacrificateurs ne pouvoient point s'en prévaloir pour lui intenter une accusation qui les autorisat à interrompre son Ministère, ou à se saisir de sa personne, quelque desir qu'ils eussent de le faire. En effet les Archers qu'ils avoient envoyez pour le prendre, s'en retournérent charmez de ses discours, sans avoir mis les mains sur lui, vs. 45, 46. Et lors que les principaux Sacrificateurs leur demandérent. Pourquoi ils ne l'avoient pas amené: ils répondirent: Jamais homme n'a parlé comme cet bomme. A quoi les Pharisiens repliquérent, Etes-vous donc vous-mêmes seduits aussi bien que les autres? Y a-t-il un seul des Senateurs, ou des Pharisiens qui ast crû en lui? Car pour cette populace, qui ne sait ce que c'est que la Loi, ce sont des gens maudits de Dieu. On voit par ce passage que par croire en lui, l'on entendoit, croire qu'il étoit le Messie. Car, disent ces principaux Sacrificateurs, ,, y a-t-il personne parmi les , Senateurs, qui sont versez dans la con-, noissance de la Loi, ou parmi les Pharisiens, qui sont des gens dévots & éclai-, rez, y en a-t-il aucun parmi eux qui le , reconnoisse pour le Messie? Quant à ceux ,, qui voyant le Peuple partagé à son égard, , disent qu'il est le Messie, ce sont des igno-, rans, des gens de néant, qui n'entendent , point

point les Ecritures; & qui sont maudits & abandonnez de Dieu pour être en proye aux seductions de cet Imposteur. , jusques à le prendre pour le veritable .. Messe". Or Jesus voyant les moses ainsi disposées, continua de se faire voir, quelque envie que les principaux d'entre les Juifs eussent de se saisir de sa personne; Et vs. 37,38. le dernier jour de la Fête, qui étoit le plus solemnel, se tenant debout, il disoit à haute voix: Si quelqu'un a soif. qu'il vienne à moi, & qu'il boive. qu'un croit en moi, il sortira de son ventre des fleuves d'eau vive, comme dit l'Ecriture, Par où il déclare encore, qu'il est le Messie. mais par des expressions prophetiques, comme on peut le voir par le verset suivant de ce même Chapitre, & par les endroits du Vieux Testament auxquels ces paroles de Jesus-Christ doivent être rapportées.

Dans le Chapitre suivant (Jean VIII.) tout ce qu'il dit de sa Personne, & qu'il veut faire recevoir comme un Article de Foi par ceux à qui il parle, se reduit à ceci:
, Qu'il est envoyé de la part de Dieu, &
, que s'ils ne croyent pas qu'il est le Messie,
, ils mourront dans leurs péchez". Du reste, il leur propose tout cela d'une telle manière, qu'ils ne le comprirent pas trop I 2 bien,

bien, comme le remarque St. Jean vs. 27. Et Notre Seigneur lui-même leur dit, vs. 28. lors que vous aurez élevé en haut le Fils de l'homme, vous connoîtrez qui je suis.

Jesus étent sorti du Temple rencontra un homme aveugle dès sa naissance & le guerit. Ensuite ayant rencontré ce même homme que les Juifs avoient interrogé sur la manière dont il avoit recouvré la vûë, & qu'ils avoient chassé de la Synagogue, il lui dit, Jean IX. 35--38. Croyez-vous au Fils de Dieu? Il lui répondit, Qui est-il, Seigneur, afin que je croye en lui? Et Jesus lui dit, vous l'avez vû; & c'est celui-là même qui vous parle: & il lui répondit, je croi, Seigneur. Cet homme est ici déclaré Fidèle, comme vous voyez; & tout ce qui lui fut proposé à croire, c'est, que Jesus étoit le Fils de Dieu, ce qui étoit autant que croire, qu'il étoit le Messie, comme nous l'avons déja montré.

Dans le Chapitre suivant (Jean X.1-21.) Jesus déclare, que les Juiss & les Gentils s'accorderoient à lui ôter la vie, mais il le fait par le moyen d'une Parabole, qu'ils ne comprirent point, vs. 6. 20.

Jesus s'étant trouvé ensuite à la Fête de la Dédicace, les Pharisiens lui demandérent, Luc XVII. 20. Quand viendroit le Royaume de Dieu, c'est-à-dire, du Messie.

### RAISONNABLE. CHAP. IX. 133 Et il leur répondit, Qu'il me viendroit point avec une pompe & un éclat qui le fit remarquer, mais qu'il commençoit déja d'être au milieu d'eux. S'il se fût arrêtélà, le sens de cette Réponse auroit été si évident, qu'ils n'auroient guere pû s'y méprendre, ou douter que Jesus ne voulût faire entendre que le Messie étoit déja venu, &, qu'il étoit parmi eux : ce qui les auroit porté naturellement à conclurre, qu'il s'attribuoit lui-même cette qualité. Mais dans ce passage, aussi bien que dans celui que nous avons cité \* ci-dessus, il joint à ce qu'il dit de son avenement présent, la manifestation de son Regne, tant à l'égard de la vengeance qu'il devoit exercer contre les Juifs, qu'à l'égard du jugement qu'il fera de tous les hommes au Dernier Jour, il mêle, dis-je, en cet endroit ces deux différentes Venuës; & par-là il embarrasse si fort sa pensée, qu'il n'étoit pas facile de comprendre ce qu'il vouloit dire. C'est pourquoi les Juifs vinrent encore vers lui dans le Temple, Jean X.23. & lui dirent, Jusques à quand nous tiendrez-vous l'esprit en suspens? Si vous êtes le Messie, dites-le nous clairement. Jesus leur répondit : Je

Les

vous l'ai dit, & vous ne CROYEZ pas.

Les œuvres que je fais au nom de mon Pere, rendent témoignage de moi. Mais vous ne CROYEZ pas, parce que vous n'êtes pas de mes Brebis, comme je vous ai déja dit. Il est visible, que, lors que Jesus-Christ reproche ici aux Juiss de ne pas CROIRE, il veut dire, qu'ils ne CROYENT pas qu'il soit le Messie, comme cela paroît par les versets précédens, & par ceux (a) qui suivent dans le même Chapitre, où le mot de croire est manisestement employé dans le même sens.

Jesus étant allé de Jerusalem à Bethabara, & de là à Bethanie, sur la nouvelle qu'il eut de la Mort de Lazare, Jean XI. 25-27. il dit à Marthe: Je suis la resurrestion & la vie: Celui qui croit en moi, vivra, quand même il seroit mort: & quiconque vit, & croit en moi, ne mourra point pour toûjours. C'est ainsi qu'il faut entendre, à ce que je croi, ces mots, anobavy sis tor alava; conformément à cet endroit de la Genese Ch. III. v. 22. que les Septante ont traduit, ¿sostau sis tor alava, ou bien à ces paroles de St. Jean (Ch. VI. v. 51.) qui sont précisement (b) les mêmes, & qu'on a fort

(a) Voyez les versets 36,37, & 38.
(b) Car il y a dans le Grec, ζήσεται είς τὸν αιδίνα.

RAISONNABLE. CHAP. IX. 135 fort bien traduit dans la Version (a) Angloise par, il vivra pour toujours. pourquoi l'on peut douter, si dans cet endroit les paroles de Notre Seigneur peuvent être traduites de cette sorte, (b) Quiconque vit, & croit en moi, ne mourra ja-Mais pour reprendre l'entretien de Iesus-Christ avec Marthe: Croyez-vous cela, lui dit ce divin Docteur? Et elle lui répondit: Oui, Seigneur, je croi que vous êtes le Messie, le Fils du Dieu vivant, qui devoit venir dans le Monde. Elle fait cette réponse à Jesus-Christ comme pour satisfaire pleinement à sa demande, cette croyance étant telle que quiconque l'avoit, étoit par cela seul veritable Fidèle.

Mais nous pouvons voir encore plus particuliérement, dans cette Histoire de la Resurrection de Lazare, quelle étoit la Foi que Jesus-Christexigeoit des hommes, nous pouvons, dis-je, le reconnoître par la Priére qu'il addresse à son Père avant que de faire ce grand miracle, Mon Père, lui dit-il, vs. 41. & 42. je vous rends graces de ce que vous m'avez exaucé: Je sai bien que vous m'exaucez toûjours, mais je dis ceci pour

(a) He shall live for ever.

CB

<sup>(</sup>b) C'est ainsi que les Traducteurs de Geneve & de Mons ont rendu ce passage.

ce Peuple qui m'environne, afin qu'ils croyent que c'est vous qui m'avez envoyé. Et voici l'effet qui s'en ensuivit : C'est pourquoi, dit l'Evangeliste, vs. 45. plusieurs d'entre les Juifs qui étoient venus voir Marie, & qui avoient vû ce que Jesus avoit fait, crurent en lui, c'est-à-dire, qu'ils crurent qu'il avoit été envoyé de la part du Père, ce qui fignifioit en d'autres termes, qu'il étoit le Messie. Or que dans les Evangelistes, ce soit là le sens de cette expression croire en lui, nous en avons une preuve sensible dans les paroles suivantes, vs. 47, 48. Alors les Principaux Sacrificateurs & les Pharisiens tinrent conseil ensemble, & dirent: Que faisons-nous? Cet homme fait beaucoup de miracles. Si nous le laissons faire, tous CROI-RONT EN LUI. Ceux qui disent ici, que tous CROIROIENT EN LUI, étoient, comme vous voyez, les principaux Sacrificateurs & les Pharifiens, c'est-à-dire, les ennemis déclarez de Jesus Christ, lesquels cherchoient à lui ôter la vie; & ne pouvoient, par conséquent, regarder la foi qu'on avoit en lui, de laquelle ils parlent en cet endroit, que comme une croyance qui le faisoit recevoir pour le Messie. Il paroit que c'étoit-là leur veritable pensée, par les paroles qui suivent immédiatement après: Si nous le laissons faire de la sorte. 1045

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 137.

tous croiront en lui, c'est-à-dire, tous croiront qu'il est le Messie: Et les Romains viendront, ajoûtent-ils, & ruineront notre Ville & notre Nation. Tout leur raisonnement n'est fondé que sur cela; & c'est comme s'ils eussent dit: " Si nous laissons faire ce nouveau Docteur; & que nous permet-, tions au Peuple de croire en lui, c'est-àdire, de le recevoir pour le Messie, ils le mettront à leur tête pour être leur , Roi, dans l'esperance d'être délivrée par fon moyen de la Domination Etran-, gére; ce qui attirera sur nous les Armes des Romains, d'où s'ensuivra notre pro-" pre perte & celle de notre Païs". croyance que Jesus étoit le Messie, étoit la seule chose à quoi l'on pouvoit s'imaginer que les Romains dussent prendre intérêt. Sous quelque autre idée que le Peuple le regardat, cela leur étoit tout-à-fait indifférent. D'où il s'ensuit évidemment, que croire en lui, signifie, dans le langage des Evangelistes, croire qu'il est le Messie. C'est pourquoi le Sanhedrin, ajoûte St. Jean Ch. XI. vs. 53,54. ne songeoit depuis ce jour-là qu'à trouver moyen de le faire mourir. qui fit que Jesus \* ne se montra pas encore (car

<sup>\*</sup> Il y a dans le Grec: 'Inog g v oùr "ETI mapphola sepunate: ir rois 'Indaiois.

(car c'est-là ce qu'emporte le mot ¿, encore, & je croi qu'il faut le traduire ainsi dans cet endroit) en public, ou à découvert. parmi les Juifs, c'est-à-dire les Juifs de lerusalem. Je dis qu'on ne sauroit bien traduire \* ce passage par, il NE se montroit PLUS; parce que très-peu de temps après. Tesus parut ouvertement à la Fête de Pâque; & se fit connoître par ses miracles & par ses discours d'une manière plus libre qu'il n'avoit jamais fait. Ajoûtez à cela. que durant toute la semaine qui préceda sa Passion, il enseigna tous les jours dans le Temple, Matth. XX. 17. Marc X. 32. Luc XVIII. 21, &c. Voici donc, ce me semble, quel est le veritable sens de ce passage: c'est, Que le temps de ce divin Sauveur n'étant pas encore venu, il n'osoit point se montrer encore ouvertement & avec confiance devant les Scribes, les Pharisiens, & ceux qui composoient le Conseil de Jerusalem, lesquels étoient animez contre lui, & avoient résolu de le perdre: C'est pourquoi, ajoûte l'Evangeliste, il se retira dans une Contrée qui est auprès du Desert. en une Ville nommée Ephraim, où il se tint avec ses Disciples, pour se cacher jusques à la Fête de Pâque, qui étoit proche, vs. 55. En

RAISONNABLE. CHAP.IX. 139 En partant de là, il prit à part les douze Apôtres, & leur exposa par avance ce qui ui devoit arriver à Jerusalem où ils alloient lors. Il leur dit, ,, que tout ce qui avoit , été écrit par les Prophetes touchant le , Fils de l'Homme, alloit être accompli. ,, qu'il seroit livré aux principaux Sacrifi-, cateurs & aux Scribes, qui le condamneroient à la mort & le livreroient aux "Gentils, qu'il seroit moqué, qu'on lui , cracheroit au visage, qu'il seroit fouet-"té, & mis à mort; & qu'il ressusciteroit , le troisiéme jour". Mais St. Luc nous apprend Cb. XVIII. 34. Que les Apôtres ne comprirent rien à tout cela, que ce discours leur étoit caché; & qu'ils n'entendoient point ce qu'il leur disoit. Ils croyoient bien que Iesus étoit le Fils de Dieu, le Messie envoyé de la part du Pére, mais du reste l'idée qu'ils avoient du Messie, étoit la même que celle qu'en avoient le reste des Juifs. c'est-à-dire, qu'ils s'imaginoient qu'il seroit un Prince & un Liberateur temporel. Nous vovons dans St. Marc, (Ch. X. 35.) que même dans ce dernier voyage qu'ils firent avec lui à Jerusalem, deux d'entr'eux, 7ac-. ques & Jean, vinrent à lui, & se jettant à ses pieds lui dirent : Accordez-nous que dans votre Gloire, ou, comme dit S. Matthieu, Ch. XX. 21. dans votre Royaume, soyions

foyions assis, l'un à votre droite, & l'autre à votre gauche. Tout ce qui les distinguoit des Juiss incredules, c'est qu'ils croyoient que Jesus étoit veri ablement le Messe; & qu'en conséquence de cette persuasion ils le regardoient comme leur Seigneur & leur Roi.

Enfin, l'heure étant venuë que le Fils de l'homme devoit être glorifié, Jesus ne garda plus la même retenuë qu'il avoit accoûtumé de garder, mais fit son entrée publique dans Jerusalem, étant monté sur un asnon, selon qu'il est écrit: Ne craignez point, Fille de Sion, voici votre Roi qui vient monté sur le poulain d'une asnesse. Les Disciples, comme le remarque S. Jean Ch. XII. 16. ne firent point d'abord d'attention à cela: mais quand Jesus fut entré en sa gloire, ils se souvinrent alors que ces choses avoient été écrites de lui; & qu'on les avoit faites à son sujet. Car quoi que les Apôtres crussent que Jesus étoit le Messie, il y avoit pourtant bien des particularitez dans sa  ${f V}$ ie, dont ils ne favoient pas, dans le temps qu'elles arrivoient, qu'elles eussent été prédites du Messie, mais qu'ils reconnurent lui convenir exactement, après son Ascension. Or comme Jesus entroit dans Jerusalem dans l'équipage que nous venons de marquer, tout le Peuple se prit à crier, Hosanna,

#### RAISONNABLE. CHAP. IX. 141

Canna, Beni soit le Roi d'Israël qui vient au nom du Seigneur: ce qui étoit déclarer si ouvertement qu'il étoit le Messie, que quelques-uns des Pharisiens, qui étoient parmi le Peuple, dirent à Jesus: Maître, faites taire vos Disciples. Mais ce divin Seigneur étoit si éloigné de leur imposer silence, ou de les désavouer de ce qu'ils le reconnoissoient pour le Messie, qu'il leur répondît, Je vous déclare que, si ceux-ci se taisent, les pierres mêmes crieront. Et comme il fut arrivé dans le Temple, Matth. XXI. 15, 16. des Enfans s'étant mis encore à crier, Hosanna, au Fils de David, les principaux Sacrificateurs, & les Docteurs de la Loi en concurent de l'indignation, & lui dirent, Entendez-vous bien ce qu'ils disent? Oui, leur répondit Jesus: Mais n'avez-vous jamais lu cette parole: \* Vous avez tiré la louange la plus parfaite de la bouche des petits Enfans. & de ceux qui sont à la mammelle? Et alors. dit St. Matth. vs. 14, 15. il guerit ouvertement des Aveugles & des Boiteux qui vinrent à lui dans le Temple; & les principaux Sacrificateurs & les Docteurs de la Loi, voyant les merveilles qu'il avoit faites, & les Enfans qui crioient dans le Temple Hosanna, en furent indignez. On aura peut-être de

de la peine à se persuader qu'après tant de Miracles, que Notre Seigneur avoit faits, depuis trois ans consecutifs & au de-là, on s'émût si fort à Jerusalem pour lui voir guerir des Boiteux & des Aveugles. il faut se ressouvenir, Que, bien que le Ministère de Jesus-Christ aît été illustre par quantité de Miracles, ils ont été faits, pour la plûpart, autour de la Galilée, & dans des Lieux éloignez de Jerusalem: Qu'il n'est parlé que d'un seul que Jesus eût fait jusqu'alors dans cette Ville, lequel avoit été si mal reçu, que les Juiss en avoient pris occasion de chercher à faire mourir le Seigneur Jesus, comme on peut le voir dans St. Jean, Ch. V. 16. Et c'est pour cela qu'il n'est pas remarqué qu'il se fût trouvé à Jerusalem durant la Pâque qui vint immédiatement après, parce qu'il n'y fut qu'en qualité de personne privée, & comme un Juif ordinaire. Et voici la raison pourquoi il en usa de la sorte, ainsi que nous l'apprenons de St. Jean Cb. VII. 1. Depuis cela, Jesus se tenoit en Galilée, ne voulant pas demeurer en Judée, parce que les Juifs cherchoient à le faire mourir.

D'ici nous pouvons conjecturer, pourquoi St. Jean ne remarque point que Jesus-Christ aît été à Jerusalem la troisiéme Pâque après son Baptême. C'est apparem-

ment

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 143

ment à cause qu'il n'y fit rien de memorable. A la verité, lorsqu'il y alla pendant la Fête des Tabernacles, qui préceda immédiatement cette dernière Pâque, il guerit un Aveugle-né; mais il ne paroît pas qu'il l'aît fait dans Jerusalem même, mais lorsqu'il étoit en chemin pour se retirer sur la Montagne des Oliviers, car il semble que quand il fit ce miracle, il n'avoit auprès de lui que ses Apôtres, comme on peut le recueillir en comparant le second verset du Ch. IX. de St. Jean avec le 8. & le 10. du même Chapitre. C'est, du moins, une chose bien remarquable, que, lorsqu'il guerit cet Aveugle-né, ou cet autre Malade, auquel il avoit rendu la santé dans Jerusalem à la Fête de Pâque un an auparavant, il ne le fit point en présence des Scribes. des Pharisiens, des Principaux Sacrificateurs, ou des Docteurs de la Loi. Et ce n'étoit pas sans raison que dans les prémiers periodes de son Ministère, il évitoit de leur faire voir qu'il fût le Messie. Il falloit nécessairement, qu'il évitât de provoquer les Conducteurs du Peuple Juif en paroissant trop souvent devant eux à Jerusalem. Comme ils étoient ses ennemis déclarez, & qu'ils lui portoient une haine implacable. il ne pouvoit point attendre qu'ils le laissassent en repos, s'il eût demeuré à Jerusalem

lem sous leurs yeux, & sous la Jurisdiction particuliere du Sanhedrin; & qu'appliqué sans cesse à prêcher & à faire des miracles depuis le commencement de son Ministère, il eût répandu sa Doctrine & attiré le Peuple après lui dans cette Ville, qui étoit la Capitale de la Nation, & le Siège de l'autorité des Romains & des Juifs. Mais maintenant qu'il se voit parvenu au dernier periode de sa Vie, & que la Pâque est arrivée, c'est-à-dire, le temps préfix, auquel il devoit accomplir l'œuvre pour laquelle il étoit venu dans le Monde, par sa Mort & sa Résurrection, il se met à faire plusieurs miracles dans Jerusalem même, en présence des Scribes, des Pharisiens, & de tout le Corps de la Nation Judaïque, afin de donner à connoître qu'il est le Messie. Il enseignoit tous les jours dans le Temple, dit St. Luc XIX. 47, 48. Et les Principaux Sacrificateurs, les Scribes, & les Principaux du Peuple cherchoient à le faire mourir: mais ils ne trouvoient aucun moyen de rien faire contre lui, parce que tout le Peuple l'écoutoit avec beaucoup d'attention. Nous ne sommes pas reduits à conjecturer ce qu'il enseignoit alors au Peuple, sur ce que nous avons vû qu'il prêchoit donstamment ailleurs, car St. Luc nous dit expressément, Chap. XX. 1. Qu'il étoit dans le Temple instruisant le

#### RAISONNABLE. CHAP.IX. 147

Peuple, & wangelizant, ou, comme \*nous avons traduit, prechant l'Evangile; c'està-dire, leur apprenant les heureuses nouvelles de la venue du Regne du Messie, ainsi que nous l'avons déja montré. Et c'est encore là ce que Jesus continua de publier, comme nous l'allons voir dans ce qui nous reste à parcourir de son Histoire.

Dans le premier Discours que nous trouvons, que Jesus Christ a fait après celui dont nous venons de parler, il prédit ( Jean XII. 20, &c.) qu'il seroit crucifié: & qu'après cela, toutes sortes de personnes. tant Juiss que Gentils, croiroient en lui. Sur quoi le Peuple lui dit, vs. 34. Nous avons appris de la Loi que le Messie doit demeurer éternellement. Comment donc ditesvous qu'il faut que le Fils de l'homme soit élevé en baut? Qui est ce Fils de l'Homme? De la manière qu'il répond à cette Question, il donne clairement à connoître qui il est, en prenant le nom de Lumiére; tître qu'il leur avoit déclaré lui appartenir, la derniére fois qu'ils l'avoient vû à Jerusalem. Car s'y étant trouvé à la Fête des T2-

Tom. I. K

<sup>\*</sup> Il faut entendre cela de la Version Angloise. Les Traducteurs de Mons ont aussi traduit, annonçant l'Evangile: Mais ceux de Geneve se sont servis ici du mot évangelizer.

Tabernacles, fix mois auparament, il leur avoit dit dans le même Lieu où il étoit présentement, savoir, dans le Temple, Je suis la Lumiere du Monde: Celui qui me suit, ne marchera point dans les Ténèbres, mais il aura la lumière de la vie, Jean VIII. 12. Il dit encore dans le Chap. IX. vf. c. du même Evangeliste, Tandis que je suis au Monde, je suis la Lumiere du Monde. Mais ni dans cet endroit, ni dans quelque autre que ce soit, pas même durant ces quatre ou cinq derniers jours de sa vie, il ne confesse jamais en termes formels qu'il soit le Messie; quoi qu'en toute rencontre il le leur donnât à connoître en telle sorte. par ses miracles & par d'autres moyens. qu'on pouvoit fort bien le comprendre. Il prend, dis-je, cette précaution, bien qu'il fût que son heure étoit venue, & qu'il fût préparé à la mort, Jean XII. 27. & quoi qu'il ne fît pas difficulté de faire connoître aux principaux Chefs du Sanhedrin, qu'il étoit le Messie, en faisant des miracles à leurs yeux dans le Temple, comme nous \* venons de le voir. Ce n'étoit pas sans quelque raison que ce divin Docteur en usoit ainsi. Mais ce ne pouvoit être dans

<sup>\*</sup> Voyez Matth. XXI. 14, & 15. que nous avons déja cité, pag. 141.

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 147 la vûë de conserver sa vie, puis qu'il venoit présentement à Jerusalem dans le desfein de l'abandonner. Il n'y avoit sans doute aucune autre raison qui l'obligeât à cette retenuë, que celle-là même qui l'avoit porté jusqu'alors à garder des ménagemens à cet égard depuis qu'il avoit commencé de faire les fonctions de son Ministère, c'est-à-dire, un dessein formé de se conduire d'une telle manière, qu'il pût exécuter l'œuvre pour laquelle il étoit venu dans le Monde, & remplir exactement le caractère du Messie, tel qu'il avoit été donné dans la Loi & dans les Prophètes. Comme il avoit déja accompli le temps destiné à son Ministère, il se met à enseigner dans le Temple, & à faire ouvertement des Miracles devant les principaux Chefs du Sanhedrin, & le Peuple, sans se mettre en peine si l'on se saissiroit de lui. Mais du reste il ne vouloit point qu'on se rendst maître de sa personne, pour aucun sujet qui pût le rendre criminel d'Etat; & c'est pour cela qu'il évitoit de dire en termes exprès qu'il fût le Messe, le Roi d'Israël, de peur que ceux qui dans les differens sentimens où l'on étoit à son égard, panchoient de son côté, n'en prissent occasion d'exciter du trouble pour l'amour de lui, ou que les Juifs qui lui en vouloient, ne s'en préva-

K 2

lussent

lussent pour l'accuser avec fondement d'avoir dit en termes formels qu'il étoit le Messie, le Roi d'Israël. C'étoit assez que par ses paroles & par ses actions il déclarât de telle sorte aux Juiss qu'il étoit le Messie, qu'ils ne pussent s'empêcher de l'entendre. Et en effet ils l'entendirent très-bien, comme il paroît par ce qui est dit dans St. Luc Ch. XX. 16. 19. & dans St. Matthieu Ch. XXI. 45. Mais on ne pouvoit citer en preuve contre lui, ni ses actions qui tendoient uniquement au bien des hommes. ni ses discours qui étoient mysterieux & paraboliques, (comme on peut le voir dans les Chapitres XXI. & XXII. de St. Matthieu, & par les endroits de cet Evangeliste qui sont paralleles avec d'autres de St. Luc,) ni aucun des moyens qu'il employoit pour faire connoître qu'il étoit le Messie. comme si sa conduite étoit contraire au bien de l'Etat, ou tendoit à en troubler la tranquilité. Par ces sages précautions il évita d'être condamné comme mal-faiteur. & remporta du Gouverneur Romain son Juge, ce glorieux témoignage, qu'il étoit innocent, & qu'il avoit été sacrissé à l'envie des Juifs, ayant ainsi évité de dire qu'il fût le Messie, de telle sorte que ceux qui feroient reflexion sur sa vie & sur sa mort après qu'il seroit ressuscité, pussent par ce-

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 149 la même reconnoître avec plus d'évidence qu'il l'étoit effectivement.

Il est encore à remarquer, que bien qu'il allegue souvent ses Miracles pour faire voir qu'il est le Messie, il ne dit pourtant jamais aux Juiss qu'il fût né à Bethlehem, pour détruire par-là le préjugé, dont ils étoient prévenus contre lui, le croyans Galiléen; préjugé, dont ils se servoient pour prouver qu'il n'étoit point le Messie, Jean VII. 41,42. On ne pouvoit point lui faire un crime, ou l'accuser de ce que par des voies miraculeuses il guerissoit des malades, & faisoit du bien aux hommes: mais s'il cût dit que Bethlehem étoit le lieu de sa Naissance, Pilate auroit pû en être aussi allarmé que le fut Herode, & concevoir contre lui des soupçons aussi préjudiciables à son innocence, que ceux d'Herode furent funestes aux Enfans de Bethlehem & de tout le Pais d'alentour. Cette prétention d'être né à Bethlehem, accompagnée du tour malin que les Juifs lui auroient donné selon toutes les apparences, ne pouvoit manquer d'être expliquée d'une manière odieuse par le Gouverneur Romain, & de rendre Jesus-Christ suspect de quelque dessein criminel, contre le Gouvernement. Et de là vient, que, lorsque Pilate K 2 lui

#### tyo LE CHRISTIANISME

lui dit, D'où étes-vous? Jesus ne lui fit aucune réponse. Jean XIX. 9.

Je laisse à juger si Notre Seigneur n'avoit point en vûë ces ménagemens particuliers qu'il étoit obligé de garder, selon que sa prudence le lui suggeroit, tant à l'égard de ceux qui recevoient sa Doctrine qu'à l'égard des Juifs qui ne songeoient qu'à le surprendre, lors qu'il dit, (Luc XII. 50.) Je dois être baptisé d'un baptême ; & # combien me sens-je pressé, jusqu'à ce qu'il s'atcomplisse? Je suis venu, dit-il au même endroit, vs. 49. pour apporter le fen sur la Terre, & que soubaité-je davantage, s'il est deja allumé? c'est-à-dire, ,, on commen-" ce déja d'être divisé sur mon sujet: (Voy. " Jean VII. 12. 43. IX. 16. & X. 19.) " & je n'ai pas la liberté de dire ouvertement que je suis le Messie, hormis après ma moit. Le chemin que je dois tenir pour aller au Thrône, est extremement étroit; il est fermé, pour ainsi dire, de chaque côté par une haye fort épaisse; il faut que j'y marche sans m'en écarter le moins du monde, jusqu'à ce que je " sois élevé sur la Croix, dans le temps & , de la manière qu'il faut, de sorte que je , n'y arrive point trop tôt, ni d'une ma-" niére RAISONNABLE. CHAP. IX. 151

, niére opposée à la fin légitime de mon

" Ministère.

Et afin de soûtenir cet innocent caractère, sans qu'aucun accident ou aucune calomnie pût l'en détourner, il fortoit chaque soir de Jerusalem avec ses Apôtres, & se tenoit éloigné du chemin, comme St. Luc le remarque expressément dans son Evangile, Ch. XXI. 37. Or, dit-il, le jour il enseignoit dans le Temple, & la nuit il sortoit & se retiroit sur la montagne appel-Me des Oliviers. Jesus-Christ prenoit cette sage précaution, afin d'empêcher que le Peuple ne le vînt trouver en foule durant la nuit; & pour ne pas donner occasion à aucun désordre, ni faire soupçonner qu'il songeât à executer aucun mauvais dessein. à la faveur de cette grande affluence de Juifs qui étoient alors dans Jerusalem, où ils étoient venus de tous côtez pour assister à la Fête de Pâque.

Mais pour revenir \* à la prédication que Jesus sit dans le Temple, nous apprenons de St. Jean (Ch. XII. 36.) qu'il exhorta le Peuple à croire en la lumière pendant qu'ils avoient la lumière. Et un peu plus bas, (vs. 46.) il ajoûte, Je suis venu dans le Monde

Poy. ei-dessus p. 145. le paragraphe qui commence, Dans le premier Discours que nous trouvons, &c.

de, moi qui suis la Lumière, afin qu'aucun de ceux qui croyent en moi, ne demeure dans les ténèbres. Ce qu'il appelle croire qu'il étoit le Messie, comme je l'ai fait voir ailleurs.

Le jour suivant, Matth. XXI. il censura les principaux Sacrificateurs de ce qu'ils n'avoient pas ajoûté foi à Jean Baptiste, qui lui avoit rendu ce témoignage, qu'il étoit le Messie. Sur quoi il leur déclare par le moyen d'une Parabole, qu'il est le Fils de Dieu, qu'ils devoient mettre à mort. & qu'à cause de cela Dieu leur ôteroit le Royaume du Messie, & le donneroit aux Gentils. Ils comprirent fort bien que c'étoit-là sa pensée, comme il paroît par cet endroit de St. Luc, Ch. XX. 16. Et ayant entendu cela, ils dirent: A Dieu ne plaise. Car ils avoient bien reconnu, ajoûte cet Evangeliste, (vs. 19.) qu'il avoit dit cette Parabole contre eux.

La Parabole qu'il fit ensuite touchant le Royaume des Cieux, Matth.XXII.1-10. tend encore plus ouvertement à faire voir, que, si les Juiss, à qui le Regne du Messie avoit été prémiérement offert, ne vouloient pas le recevoir, il seroit transféré à d'autres.

Les Scribes, les Pharisiens & les principaux Sacrificateurs ne pouvoient soussirier que Jesus donnât ainsi à connoître, qu'il étoit le Messe, par les discours & par les

mira-

RAISONNABLE. CHAP. IX. 172 miracles qu'il faisoit \* devant eux, Jean XII. 37. liberté qu'il n'avoit jamais prise auparavant. Irritez de ce qu'ils lui entendoient dire, & des merveilles qu'ils lui voyoient faire, & ne sachant comment empêcher, que le nombre de ses Sectateurs ne s'augmentât; (car les Pharisiens disoient entr'eux, vous voyez que nous ne gagnons rien, voilà tout le monde qui court après lui, can XII. 19.) ils s'accordérent tous, tant les principaux Sacrificateurs, que les Docteurs de la Loi, & les principaux du Peuple, à chercher une occasion de le perdre. Ils formérent ce projet le propre jour qu'il fit son entrée dans Jerusalem, Luc XIX. 47. Le jour suivant ils songérent encore à executer le même dessein, comme nous l'apprenons de St. Marc Ch. XI. 17, 18. Il les enseignoit dans le Temple, dit cet Evangeliste: ce que les Docteurs de la Loi, & les principaux Sacrificateurs ayant entendu, ils cherchoient les moyens de le perdre; car ils le craignoient, parce que tout le Peuple avoit de l'admiration pour sa Doctrine.

Le deuxième jour après, comme Jesus disoit aux Juiss que le Regne du Messie leur seroit ôté, les principaux Sacrificateurs, Es les Scribes eurent envie de se saisse de lui

à l'heure même, mais ils apprebendérent le Peuple, Luc XX. 19. Mais s'ils avoient un si grand desir de le prendre, pourquoi ne mettoient-ils pas les mains sur lui, puis qu'ils étoient les principaux Sacrificateurs. & les Gouverneurs du Peuple, c'est-à-dire les plus confiderables de la Nation par leurs Charges & par leur autorité? St. Luc nous en dit clairement la raison dans le verset fuivant: Comme donc ils ne cherchoient que les occasions de le perdre, ils lui envoyérent des personnes qui contrefaisoient les gens de bien, pour lui tendre des piéges, & le surprendre dans ses paroles; afin de le livrer au Magistrat & au pouvoir du Gouverneur. Ils n'avoient aucun sujet d'accusation sur quoi ils pussent le déférer au Magistrat Romain. à l'autorité duquel ils étoient eux-mêmes soûmis. C'est ce qu'ils tâchoient de trouver; & c'est pour cela qu'ils auroient été bien aises de pouvoir le surprendre dans ses paroles, comme dit St. Matthieu Cb. XXII. 16. S'ils eussent pû attrapper quelque mot qui lui fût échappé par mégarde, par où ils eussent pû le rendre criminel, ou suspect auprès du Gouverneur Romain, ils n'auroient pas manqué de s'en prévaloir pour se rendre maîtres de sa personne, dans l'esperance de le perdre. Car comme leur puissance ne s'étendoit pas aussi loin que leur

#### RAISONNABLE. CHAP. IX. 199 leur malice, ils ne pouvoient point le faire mourir de leur propre autorité, sans la permission & l'assistance du Gouverneur. comme ils l'avoûënt eux-mêmes, Jean XVIII. 31. Il ne nous est pas permis de faire mourir personne. C'est pour cela qu'ils s'appliquoient avec tant d'ardeur à tirer de sa bouche une déclaration, conçuë en termes formels, qu'il étoit le Messie. Ce n'est pas qu'un pareil aveu les cût engagez à croire en lui, plûtôt que ses miracles, & les autres moyens qu'il employoit pour se faire connoître, & dont il paroît qu'ils comprenoient assez bien le dessein. il leur falloit des paroles claires & directes. exprimées d'une telle manière, qu'elles puffent leur fournir un sujet d'acculation, qui pût être de quelque poids auprès d'un Juge Payen. C'étoit-là, dis-je, la raison pourquoi ils le pressoient de parler : Les Fuifs, dit St. Jean Ch. X. 24. s'affemblerent autour de lui & lui dirent : Jusques à quand nous tiendrez-vous l'esprit en suspens? Si vous êtes le Messie, dites-le nous CLAIRE-MENT, παρρησία, c'est-à-dire, en termes directs & formels; car il paroît que St. Jean employe ce mot dans ce sens-là, par un autre endroit de son Evangile. C'est au Chapitre XI. vf. 11-14. Jesus ayant dit à ses . Disciples, Lazare dort; ses Disciples lui ré-

pon-

pondirent: s'il dort, il sera gueri. Mais 7esus entendoit parler de sa mort, au lieu qu'ils croyoient qu'il leur parleit du sommeil ordimaire. Jesus donc leur dit clairement, massinola: Lazare est mort. On voit sans peine qu'il faut entendre ici par ce mot majingia, en termes clairs & formels, qui expriment la chose simplement, & sans figure. de cette manière que les Gouverneurs des Juifs auroient voulu que Jesus-Christ eût déclaré qu'il étoit le Messe. Et c'est à quoi ils le sollicitérent de nouveau, Matth. XXVI. 63. le Souverain Sacrificateur lui ayant commandé, de la part du Dieu vivant, de leur dire s'il étoit le Messie, le Fils de Dieu, comme nous aurons occasion de le voir tout à l'heure.

Il paroît par tout ce qu'ils firent pour lui ôter la vie, qu'ils ne visoient à autre chose qu'à lui faire dire en termes exprès, qu'il étoit le Messe. Toutes leurs démarches font voir que c'étoit-là ce qui leur manquoit; & que pour cet esset ils souhaitoient avec ardeur de lui extorquer cette déclaration formelle, ou de tirer de sa bouche quelque chose qui pût choquer l'autorité des Romains, & le rendre criminel auprès de Pilate. C'est dans cette vûë qu'au verset 21. de ce Chapitre XX. de St. Luc, ils lui proposérent cette Question;

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 157 Mastre, nous savons que vous ne dites, & .n'enseignez rien que de juste, & que vous ne faites point acception de personnes, mais que vous enseignez la voye de Dieu dans la verité: Nous est-il permis ou non de payer le tribut à Cesar? Ils esperoient le surprendre par cette Question captieuse, de quelque manière qu'il y répondît. Car s'il eût dit qu'ils étoient obligez de payer le tribut à Cesar, c'auroit été approuver clairement leur sujettion à l'Empire Romain, & désavoûër par conséquent qu'il fût leur Roi & leur Liberateur: par où il auroit détruit ce que sa conduite & sa Doctrine sembloient établir, je veux dire l'opinion qui s'étoit répandue parmi le Peuple, qu'il étoit le Il auroit par ce moyen, renversé les esperances & la foi de ceux qui croyoient en lui, & perdu l'affection du Peuple, qui n'ayant plus aucun attachement pour sa personne, auroit cessé de prêter l'oreille à les discours. Si d'autre part, il eût répondu, qu'il n'étoit point permis de payer le tribut à Cesar, ils auroient eû dequoi le faire condamner devant Pilate en vertu de cette déclaration. Mais St. Luc nous apprend, vs. 23. que Jesus s'étant apperçu de leur artifice, leur dit: Pourquoi me tentezvous? c'est-à-dire, pourquoi me tendezvous des piéges? Hypocrites, montrez-moi

la

chercher les moyens de le perdre, comme nous le voyons dans S. Matthieu, Ch. XXVI. 3, &c. Alars, dit cet Evangeliste, les Principaux Sacrificateurs, les Scribes & les Anciens du Peuple s'assemblérent dans la Salle du Souverain Sacrificateur appellé Caiphe, & tinrent conseil ensemble pour trouver le moyen de se saisir adroitement de Jesus, & de le faire mourir. Mais ils disoient: Il ne faut point que ce soit pendant la Fête, de peur qu'il ne s'excite quelque tumulte parmi le Peuple. Car, comme le remarque S. Luc, Ch. XXII. 2. ils apprehendoient le Peuple.

Enfin Jesus étant tombé, de nuit, entre leurs mains, par la trahison de Judas, on l'amena d'abord lié \* chez Anne, Beaupére de Caïphe, Jean XVIII. 13. & ensuite chez Caïphe lui-même qui étoit Souverain Sacrificateur, vs. 25. Celui-ci l'interrogea touchant ses Disciples & sa Dostrine; & Jesus lui répondit: J'ai parlé publiquement

à tout

<sup>\*</sup> Il y avoit ici dans l'Original Anglois, Anne Souverain Sacrificateur, Jean XVIII. 13. 19. Alors le Souverain Sacrificateur l'interregea, &c. Mais il paroît par le verset 24. qu'Anne envoya Jesus au Souverain Sacrificateur; & par conséquent, celui qui Finterrogea, vs. 19. n'étoit point Anne, mais Caiphe lui-même. C'est sans doute par pure inadvertance que M. Locke est tombé dans cette petite meprise que j'ai cru devoir redresser dans la Traduction.

#### RAISONNABLE. CHAP. IX. 161

Le tout le monde; j'ai tolijours enseigné dans la Synagogue, & dans le Temple, où les Juiss ent actoutumé de s'assembler; & je n'ai rien dit en secret. Ce qui fait voir, qu'en particulier il n'avoit point déclaré à ses Disciples en termes exprès, qu'il fût le Messe, le Roi. Mais il ajoûte: Pourquoi m'interrogez-vous? Interrogez Judas qui a toûjours été auprès de moi. Interrogez ceux qui m'ont entendu pour savoir ce que je leur ai dit. Ce sont ceux-là qui savent ce que j'ai enseigné. Nous voyons ici, que Notre Seigneur évite prudemment de parler de sa Doctrine.

Anne n'ayant rien tiré de la bouche de Jesus-Christ, sur quoi il pût prendre droit contre lui, l'envoya (vs. 24.) à Caïphe & au Conseil, comme nous l'avons déja remarqué. Là ils cherchérent un faux témoignage contre lui, Matth. XXVI. 59. Mais n'en trouvant point \* qui fussent suffisans, c'est-à-dire, propres à leur dessein, qui étoit d'avoir quelque prétexte pour le mettre à mort, (car c'est ce que signifient, à ce que je croi, les mots sous & son dont se sert St. Marc, Ch. XIV. 56. & 59.) ils voulurent tenter de nouveau, de quelle manière

<sup>\*</sup>IZAI al μαρτυρίαι οὐα ἦσαν Marc XIV. 56. &c 59. ἐδὰ ἔτως ἸΣΗ ἦν ἡ μαρτυρία αὐτῶν. Τοm. I.

nière ils pourroient lui faire dire à lui-même qu'il étoit le Messie. D'un côté ils consideroient, que, s'il le confessoit en termes exprès, cet aveu leur suffiroit pour le rendre criminel de Lezc-Majesté devant le Tribunal du Gouverneur Romain: & par conséquent pour lui ôter la vie. Ils lui dirent donc, Luc XXII. 67. Si vous êtes le Messie, dites-le nous: & même le Souverain Sacrificateur, comme il est remarqué dans St. Matthieu Cb. XXVI. 36. lui commanda de la part du Dieu vivant de leur déclarer ce qui en étoit. A quoi Notre Seigneur répondit, Luc XXII.67,68. Si je vous le dis, vous ne me croirez point; & si je vous interroge à mon tour, vous ne me répondrez point, ni vous ne me laisserez point aller. , C'est-à-dire, si je vous le ., dis, & que je vous le prouve par le té-" moignage qui m'a été rendu des Cieux. , & par les œuvres que j'ai faites parmi yous, vous ne croirez pourtant pas que , je sois le Messie. Ou bien, si je vous , demandois, où le Messie doit naître. , dans quel éclat il doit paroître, quelle , figure il doit faire, & plusieurs autres , choses que vous regardez en moi comme , incompatibles avec la qualité de Messie. vous ne me feriez aucune réponse, & , ne me laisseriez point aller, comme un " hom-

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 163

,, homme qui ne prétendroit point être le " Messie, & que vous ne craindriez point " qu'on dût recevoir sous cette qualité. . Mais cependant je vous déclare, que desormais le Fils de l'homme sera assis à la droite de la puissance de Dieu, vs. 70. Alors ils lui dirent tous: Etes-vous donc le Fils de Dieu? & il leur répondit, vous le dites vous-mêmes que je le suis. Par tout cet interrogatoire, qui est rapporté ici au long par St. Luc, il est évident, que la réponse de Jesus-Christ (qui est exprimée dans Saint Matthieu, Chap. XXVI. 64. par ces mots, Vous l'avez dit, & dans St. Marc. Ch. XIV. 62. par ceux-ci, Je le suis) se rapporte sculement à cette Question, Etesvous donc le Fils de Dieu? & non pas à cette autre, Etes-vous le Messie? qui avoit précedé, & à laquelle Jesus-Christ avoit répondu auparavant: bien que St. Matthieu & St. Marc, qui ont abregé cet endroit, joignent ces deux questions comme n'en faisant qu'une seule, omettant tout ce qui fut dit entre deux. On voit, dis-je, clairement dans S. Luc, qu'on fit à Jesus-Christ deux Questions distinctes, auxquelles il fit deux réponses separées. En répondant à la prémiére Question, il évite, selon sa prudence ordinaire, de dire ouvertement & en termes formels, qu'il soit le L 2 Meffi∝

Messie: mais sur la dernière il avoûë net tement, qu'il est le Fils de Dieu. qui l'entendoient, étant Juifs, comprénoient bien que ce titre désignoit le Messie: cependant Jesus savoit qu'ils ne pouvoient pas se servir de cet aveu pour lui intenter une accusation juridique ou fort importante devant des Payens; & c'est ce que l'évenement fit bien-tôt voir. En effet, comme ils eurent demandé à Jesus-Christ, S'il étoit le Fils de Dieu, il ne leur eût pas plûtôt répondu, Vous dites vous-mêmes que je le suis, qu'ils se mirent à crier: Qu'avonsnous plus besoin de témoins, puis que nous l'avons oui nous-mêmes de sa propre bouche? Ainsi croyant avoir assez de fondement pour l'accuser, ils le menérent à Pilate; & Pilate leur dit, Jean XVIII. 29. 32. Quel est le crime dont vous accusez cet homme? Ils répondirent: Si ce n'étoit point un méchant, nous ne vous l'aurions pas livré. Sur quoi Pilate leur dit: Prenez-le vous-mêmes, & le jugez selon votre Loi. Mais cela ne les auroit pas contentez, parce qu'ils en vouloient à sa vie, & qu'ils ne pouvoient être satisfaits qu'à ce prix-là. C'est pourquoi les Juifs repondirent à Pilate: est pas permis de faire mourir personne. cela arriva de cette sorte, afin que fut accompli ce que Jesus avoit dit, lors qu'il avoit

RAISONNABLE. CHAP. IX. 165 marqué de quelle mort il devoit mourir. Eux donc poursuivant le dessein qu'ils avoient de le faire passer auprès de Pilate pour un ennemi de Cesar, commencérent à l'accuser en difant: Voici un homme que nous avons trouvé qui pervertit notre Nation, & qui défend de payer le tribut à Cesar, en se disant le Messie, le Roi, Luc XXIII.2. Ce n'étoit là que des conséquences qu'ils tiroient eux-mêmes de ce qu'il avoit dit, qu'il étoit le Fils de Dieu; & Pilate l'ayant reconnu, (car à juger par les suites de cette affaire il y a apparence qu'il examina ces conséquences sur les propres paroles de Jefus) leur accusation ne fit aucune impression sur son esprit. Cependant, comme on avoit objecté à Jesus-Christ qu'il prenoit le nom de Roi. Pilate se crut obligé de rechercher le fondement de cette accusation. Etant donc entré dans le Palais. (Jean XVIII. 33-37.) & ayant fait venir Jesus, il lui dit: Etes-vous le Roi des Juifs? Jesus lui répondit: Dites-vous cela de votre chef, ou si d'autres vous l'ont dit de moi? Pilate lui repliqua, suis-je Juif? Ceux de votre Nation, & les Principaux Sacrificateurs vous ont livré entre mes mains: Qu'avezvous fait? Jesus lui répondit: Mon Royaume n'est pas de ce Monde. Si mon Royaume étoit de ce Monde, mes gens auroient combattu

pour m'empêcher de tomber entre les mains des Juifs: mais mon Royaume n'est point d'ici. Alors Pilate lui dit: Vous êtes donc Roi? Jesus lui repartit: Vous le dites que je suis Roi. C'est pour cela que je suis né, & que je suis venu dans le Monde, afin de rendre témoignage à la Verité: Quiconque \* appartient à la Verité, écoute ma voix. Dans ce Dialogue entre Jesus-Christ & Pilate, nous pouvons remarquer, I. que Pilate ayant demandé à Notre Seigneur, s'il étoit le Roi des Juifs, il répond d'une telle maniére, que, bien qu'il ne le nie pas, il évite pourtant de lui donner le moindre sujet de soupçonner qu'il eût quelque dessein sur le Gouvernement. Car quoiqu'il se déclare Roi, cependant pour écarter toute sorte de soupçon, il dit à Pilate, Que son Royanme n'est pas de ce Monde. Ce qu'il fait voir par cette raison, que s'il eût prétendu avoir quelque droit sur le Pais, ses Sectateurs, qui n'étoient pas en petit nombre, & qui étoient assez disposez à le prendre pour leur Roi, auroient combattu pour lui, supposé qu'il eût eû dessein de s'étzblir par la force, ou que son Royaume dût être fondé de cette manière. Mais, ajoût-il, mon Royaume n'est point d'ici: c'est-àdire.

E C'est-à-dire, a de l'amour pour la Verisé.

RAISONNABLE. CHAP. IX. 167 dire, il n'est point semblable à ceux de ce Monde: ou bien, ce n'est pas ici qu'il doit

paroître.

II. Pilate étant convaincu par les paroles de Jesus-Christ & par d'autres circonstances, qu'il ne s'attribuoit aucune prétention sur la Judée, & ne songeoit point à troubler le Gouvernement, sur néanmoins un peu surpris d'entendre dire à un homme d'une si petite apparence, qui n'avoit personne à sa suite, pas même un Valet ou un Ami, qu'il étoit Roi; & c'est pour cela qu'il lui demande, avec une espece de surprise, Etes-vous donc Roi?

III. On peut remarquer en troisième lieu, que Notre Seigneur déclare dans cet endroit, que ce qu'il avoit de plus important à faire dans le Monde, c'étoit de témoigner & d'établir cette grande verité, Qu'il étoit Roi, c'est-à-dire en d'autres ter-

mes, Qu'il étoit le Messie.

IV. Enfin, nous voyons ici, que tous ceux qui avoient de l'attachement pour la Verité, & qui étoient entrez dans le chemin qui conduit à la Verité & au Bonheur, recevoient cet article particulier touchant Jesus-Christ, qu'il étoit le Messie, seur Roi.

Pilate étant donc convaincu que Jesus-Christ ne pensoit nullement à causer du L 4 trous

trouble dans la Province, & que la prétention qu'il avoit d'être Roi, en quoi qu'elle pût consister, ne pouvoit jamais avoir des suites dangereuses, il dit aux Juiss, Jean XVIII. vi. 38. Je ne trouve aucun crime dans cet bomme. Mais les Juiss transportez d'une nouvelle rage, se mirent à dire, Luc XXIII. 5. il souleve le Peuple par la doctrine qu'il a répandue dans toute la Judée, depuis la Galilée où il a commencé, jusqu'ici. Et alors Pilate ayant appris, que Jesus étoit de Galilée, sous la Jurisdiction d'Herode, le renvoya à Herode; auprès de qui les Principaux Sacrificateurs & les Scribes l'accusérent aussi avec grande véhémence, vs. 10. Mais Herode voyant que toutes les accusations qu'on formoit contre lui, étoient, ou fausses, ou de peu d'importance, ne regarda Jesus que comme un objet de mépris: & s'étant contenté de se moquer de lui, il le renvoya à Pilate, lequel ayant fait venir les Principaux Sacrificateurs, les Senateurs & le Peuple, vf. 14. leur dit : Vous m'avez présenté cet homme comme portant le Peuple à la revolte, & néanmoins l'ayant interrogé en votre présence, je ne l'ai trouvé coupable d'aucun des crimes dont vous l'accusez, ni Herode non plus, car je vous ai renvoyez à lui: & cependant à son jugement même, il n'a rien fait qui fût digne de mort. Touché

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 169

de ces raisons, il auroit voulu le relâcher, car il savoit que c'étoit par envie que les Principaux Sacrificateurs le lui avoient mis entre les mains, Marc XV. 10. Et comme le Peuple demandoit que Barrabas fût relâché, & crioit, à l'égard de Jesus, Crucifiez-le, Pilate leur dit pour la troisième fois, (Luc XXIII. 22.) Mais quel mal a-t-il fait? Je ne trouve rien en lui qui mérite la mort. \* Je le vai faire châtier; & puis je le renverrai.

Nous pouvons remarquer par toutes ces poursuites des Juiss, qu'ils auroient bien voulu tirer de la propre bouche de Jesus-Christ une déclaration expresse qu'il étoit le Messie: mais ne pouvant en venir à bout, quelque adresse & quelque soin qu'ils employassent pour cela, & tout ce qu'ils purent alleguer d'ailleurs contre lui, n'étant pas suffisant pour persuader Pilate, que lesus prétendît être Roi des Juiss, ou qu'il eût tâché de porter le Peuple à la rebellion, (car, comme on peut le voir, toutes leurs accusations rouloient sur ces deux articles) ce Gouverneur Romain le déclara innocent plusieurs fois, jusques à quatre ou cinq diverses reprises; & enfin dans le temps même qu'il le leur aména, après l'avoir fait

<sup>🙎</sup> Παιδεύσας છેາ αὐτδι ἀπολύσω. Ι. . .

fait fouetter Jean XIX. 4. 6. voyant qu'il ne gagnoit rien, mais que le tumulte augmentoit toujours de plus en plus, il se fit apporter de l'eau; & lavant ses mains devant tout le Peuple, il leur dit: Je suis innocent du sang de ce Juste: ce sera à vous à en répondre. Matth. XXVII. 24. Et par-là nous voyons clairement la raison pourquoi Notre Seigneur Jesus-Christ évite prudemment durant tout le cours de son Ministère, de déclarer en termes exprès, tant à ses Apôtres, qu'au Peuple & aux Conducteurs des Juifs. qu'il fût le Messie: Pourquoi il se cache toûjours à la faveur de quelques termes prophetiques ou paraboliques, (car lui & ses Disciples ne prêchoient autre chose. sinon que le Royaume de Dieu, c'est-à-dire, du Messie, étoit venu) & Pourquoi il laisse, pour ainsi dire, à ses miracles le soin de faire connoître qu'il est le Messie: quoi que ce fût pour rendre témoignage à cette Verité qu'il étoit venu dans le Monde. comme il le dit lui-même, Jean XVIII. 27. & que tous ceux qui vouloient être ses Disciples, dussent la recevoir.

Lors que Pilate, convaincu de l'innocence de Jesus-Christ, eut fait connoître qu'il vouloit le relâcher, les Juiss continuant de crier, Crucifiez-le, Crucifiez-le, Jean XIX. 6. il leur dit: Prenez-le vous-mêmes, & le

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 171

cracifiez: car pour moi, je ne trouve en lui aucun crime. Sur quoi les Juiss voyant bien qu'ils ne pourroient point le faire passer auprès de Pilate, pour criminel d'Etat, en disant qu'il s'étoit donné le titre de Fils de Dieu, ils se prirent à dire, qu'en vertu de leur Loi il étoit coupable de mort: Les Juifs (ajoûte St. Jean vs. 7.) repondirent à Pilate: Nous avons une Loi, & selon cette Loi il doit mourir, parce qu'il s'est fait Fils de Dieu; c'est-à-dire; ,, parce qu'en disant qu'il est le Fils de Dieu il prétend , se faire passer pour le Messie, le Pro-, phete qui doit venir". Car nous ne trouvons point d'autre Loi que celle qui est établie contre les Faux Prophetes (Deuter. XVIII. 20.) en vertu de laquelle on pût meriter la mort, pour s'être fait Fils de Dieu.

Dès lors, Pilate eut encore plus d'envie de le délivrer, vs. 12, 13. Mais les Juifs crioient: Si vous délivrez cet bomme, vous n'êtes point ami de Cesar, car quiconque se fait Roi, s'oppose à Cesar. Nous voyons dans ces paroles, que le fort de l'accusation des Juiss, en vertu dequoi ils esperoient faire perdre la vie à Jesus-Christ, c'étoit de dire, qu'il se faisoit Roi. Nous y voyons encore sur quoi ils fondoient cette accusation, savoir, sur ce qu'il avoit déclaré qu'il

qu'il étoit le Fils de Dieu: car jamais il n'avoit dit, en leur présence, qu'il fût Roi. Nous y découvrons, d'ailleurs, la raison pourquoi ils souhaitoient avec tant d'ardeur de l'engager à confesser en termes exprès, qu'il étoit le Messie, il est tout visible que ce n'étoit, qu'afin de pouvoir prouver clairement qu'il avoit pris cette qualité. Enfin nous apprenons d'ici, pourquoi Jesus ne faisant pas difficulté de se servir d'expressions connues aux Juifs, pour leur donner à entendre qu'il étoit le Messie, évite néanmoins de le leur découvrir en termes qui pussent paroître criminels devant le Tribunal de Pilate. Il confesse fort nettement, par rapport aux Juiss, qu'il est le Messie, mais il le fait pourtant d'une telle manière, que Pilate ne pouvoit point du tout en conclurre, qu'il prétendît au Royaume de Judée, ou qu'il songeat à se faire Roi de ce Pais-là. Du reste, si Jesus avoit péché contre la Loi des Juifs, en disant qu'il étoit le Fils de Dieu: c'est dequoi Pilate ne se mettoit pas fort en peine.

Quiconque fera réflexion sur ce que Taeite, Suetone, & \* Seneque disent de Tibere & de son Regne, verra combien Notre Sei-

<sup>\*</sup> De Benef. Lib. III. c. 26.

### RAISONNABLE. CHAP. IX. 173

Seigneur étoit obligé, s'il vouloit éviter de mourir comme criminel, & traître à l'Etat, de prendre exactement garde à ses paroles & à ses actions, pour ne rien faire ou dire qui pût choquer le Gouvernement des Romains, ou leur donner le moindre ombra-Un homme comme lui, dont la vie étoit irreprochable, & en qui l'on remarquoit quelque chose d'extraordinaire, devoit nécessairement être fort circonspect dans sa conduite, sous un Prince jaloux & cruel, qui favorisoit les délateurs, & signaloit son Regne par des executions sanglantes pour cause de trahison, un Prince, sous l'Empire duquel des paroles dites innocemment ou par raillerie, étoient comptées pour des crimes d'Etat, si on pouvoit les expliquer en mauvaise part; & punies avec tant de rigueur, que dès-là qu'on étoit accusé, l'on étoit condamné infailliblement. Aussi voyons-nous, que, lorsque les Juiss dirent à Pilate, Jean XIX 12. qu'il ne seroit point ami de Cesar, s'il relâchoit Jesus, parce que quiconque se faisoit Roi, étoit rebelle à Cesar, il ne leur demanda plus s'ils vouloient prendre Barrabas, & épargner Jesus, mais le condamna à la mort, contre la conscience, afin d'assurer par-là sa propre vie.

Il y a encore une chose qui sert à nous

faire voir la raison de ces sages ménagemens que Jesus-Christ étoit obligé de garder, laquelle se rapporte visiblement à cette prudente conduite, & en fait partie, je veux parler du choix que ce divin Seigneur fit de ses Apôtres: choix qui convenoit merveilleusement bien à son dessein, & à la nécessité qu'il prévoyoit lui devoir être imposée, de ne parler du Messie qu'on attendoit alors, qu'en termes généraux pendant tout le cours de son Ministère, & de ne pas découvrir trop clairement, ou trop librement aux Juifs, entêtez de leurs idées, qu'il fût effectivement le Messie, mais de remettre la connoissance de ce point à la recherche de ceux qui voudroient faire réflexion sur la pureté de sa vie, sur le témoignage de ses miracles, & sur la conformité qu'il y avoit entre ces choses, & les prédictions qui avoient été faites de lui. sans faire publier en termes exprès, qu'il étoit le Messie, sinon après sa mort. Regne ne devoit leur être découvert que par dégrez, tant pour les disposer par-là à le recevoir, qu'afin qu'il pût lui-même demeurer affez long-temps parmi eux, pour faire ce qu'il étoit chargé de faire en qualité de Messie, & pour remplir tous ces différens caractères qui avoient été marquez dans le Vieux Testament comme esfentiels.

## RAISONNABLE. CHAP. IX. 175

sentiels à sa Personne; & que nous voyons

lui être appliquez dans le Nouveau.

Les Juiss ne le representoient le Messie que sous l'idée d'un grand Roi temporel, qui rendroit leur Nation plus puissante, & plus heureuse, qu'elle n'avoit jamais été. Remplis de ces magnifiques esperances ils attendoient tous les jours l'établissement d'un Regne glorieux sur la Terre. n'étoit donc pas à un homme pauvre comme Jesus-Christ, Fils d'un Charpentier, & né, comme ils croyoient, en Galilée, de prétendre à ce Royaume. Aucun des Juifs, pas même ses Disciples, n'auroient pû le souffrir, si d'abord il le leur eût déclaré expressément, & qu'il eût commencé par leur annoncer, & leur faire connoître son Regne de cette manière: sur tout, si en leur faisant cette déclaration il eût ajoûté, que dans un ou deux ans il devoit mourir honteusement sur une Croix. Voilà pourquoi ils sont préparez par dégrez à recevoir cette verité. Premiérement, Jean Baptiste leur dit, que le Royaume de Dieu (expression dont les Juiss se servoient pour désigner le Messie) est proche. Sur cela Jelus-Christ vient, & les entretient aussi du Reyaume de Dieu, disant quelquefois, qu'il est proche, & en certaines occasions, qu'il est venu: mais du reste dans ses prédications

publiques il ne parle que peu ou point du tout de lui-même. Après sa mort, viennent les Apôtres & les Evangelistes, qui enseignent ouvertement & en termes exprès, ce qui avoit été marqué par sa naissance, par sa vie, & par sa doctrine, & que ceux dont l'esprit étoit bien disposé avoient été déterminez à recevoir par l'examen de toutes ces circonstances, c'est à sa-

voir, Que Jesus est le Messie.

Le choix que Jesus - Christ sit de ses Apôtres, s'accordoit très-bien avec cette méthode qu'il avoit résolu d'observer dans la publication de l'Evangile. C'étoit une troupe de gens pauvres, ignorans, sans lettres, qui, comme Jesus le dit lui-même Matth. XI. 25. & Luc X. 21. n'étoient point du nombre des sages & des prudens du siécle. Ils n'étoient, à cet égard, que de simples Enfans. Ces personnes, convaincues par les miracles qu'ils voyoient faire tous les jours à Jesus-Christ, & par la vie irreprochable qu'il menoit, pouvoient être disposez à croire qu'il étoit le Messie: & quoiqu'ils attendissent avec les autres Juifs un Regne temporel sur la Terre, ils pouvoient pourtant être persuadez sur la foi de leur Maître, qui leur faisoit l'honneur de les tenir auprès de sa personne, que ce Regne viendroit, sans trop s'cn-

### RAISONNABLE. CHAP.IX. 177 s'enquerir quand, comment, & en quel lieu ce divin Seigneur établiroit fon Royaume:

ce divin Seigneur établiroit son Royaume: Curiosité où se seroient portez infaillible. ment des gens de Lettres, plus versez dans la lecture des Livres de leurs Rabbins, ou des gens du Monde, plus experimentez dans les affaires. Des personnes d'un esprit & d'une sagesse au dessus du commun, instruits des choses du Monde & de la manière dont elles s'y passent, n'auroient guere pû s'empêcher de s'appliquer à connoître plus exactement le dessein & la conduite de ce divin Sauveur, ou de lui demander, quel chemin. & quelles mesures il prendroit pour monter sur le Thrône, de quels moyens ils devoient se servir pour favoriser son dessein; & quand il faudroit qu'ils missent serieu'ement la main à l'œuvre. On n'auroit guere pû détourner des gens plus habiles, d'une naissance plus relevée, & qui auroienteu de plus hautes pensées, de dire en secret, du moins à leurs Amis & à leurs Parens, que leur Maître étoit le Messie; & que, bien qu'il se cachât jusqu'à ce qu'il eût une occasion favorable de se faire connoître. & que les choses fussent bien disposées pour cela, ils le verroient néanmoins sortir en peu de tems de l'obscurité, quitter le masque, & se déclarer Roi d'Israel, comme il l'étoit effectivement. Mais l'ignorance

& la basse extraction des Apôtres étoient cause, que ces bonnes gens avoient l'esprit tout autrement disposé. Ils se contentérent d'avoir pour leur Maître une confiance implicite, uniquement appliquez à executer ponctuellement ses ordres, sans exceder leur commission en quoi que ce sût. Lors qu'il les envoya prêcher l'Evangile, il les chargea de dire que le Royaume de Dieu étoit proche; & c'est ce qu'ils firent sans descendre dans un plus grand détail qu'il ne leur avoit prescrit, ou sans mêler aux ordres qu'il leur avoit donnez, les expediens que leur propre prudence leur auroit pû fuggerer, pour avancer le Regne du Messe. l'annonçoient ce Regne, sans faire connoître, ou sans insinuer que leur Maître fût ce Messie: ce que des personnes d'une plus haute condition, & à qui une autre éducation auroit inspiré des Sentimens plus élevez, n'auroient guere pû s'empêcher de faire. Lors qu'il leur demanda, qui ils croyoient qu'il fût, & que Pierre cût répondu, le Messe. le Fils de Dieu. Matth. XVI. 16. il dît expressément, dans les paroles suivantes, que ce n'étoit point lui qui le leur avoit déclaré de cette maniére; & en même tems (vs. 20.) il leur défend de dire à personne, qu'ils le regardassent sous cette idée. Il paroît qu'en cela ils lui obéirent avec une extrême fidelité.

# RAISONNABLE. CHAP. IX. 170

lité, comme on peut le conclurre, non seulement de ce que les Evangelistes ne disent absolument rien qui tende à faire connoître que les Apôtres ayent jamais publiérien de semblable, avant la mort de Jesus-Christ. mais encore de ce que trois d'entr'eux lui rendirent une exacte obéissance à propos d'un pareil commandement qu'il leur fit. Ce fut lorsqu'il prit Pierre, Jacques, & Jean, pour aller sur une Montagne; & que Moise & Elie y étant venus pour s'entretenir avec lui, il fut transfiguré devant eux, car alors il leur dît expressément Matth. XVII. 9. Ne parlez à personne de cette vision, jusqu'à ce que le Fils de l'Homme soit ressuscité d'entre les morts. Et S. Luc nous apprend qu'ils observérent cet ordre avec une grande exactitude, Chap. IX. vs. 36. Ils tinrent cela secret; & me dirent rien pour lors à personne de ce qu'ils avoient vû.

Qu'on juge, après cela, si douze autres personnes, qui auroient eû l'esprit plus pénétrant, & à qui une naissance distinguée, ou l'éducation qu'ils auroient reçue, auroit pû faire concevoir quelque bonne opinion d'euxmêmes, ou de leur propre habileté, qu'on juge, dis-je, si des personnes de ce caractere auroient pû se renfermer si aisément dans les bornes qui leur auroient été prescrites, s'agissant d'une affaire où ils avoient un si

M 2

grand

grand intérêt, s'ils auroient pû s'empêcher de dire ce qu'ils auroient crû pouvoir servir, selon les règles de la prudence humaine, à établir la reputation de leur Maître. & à le faire entrer plûtôt en possession de son Royaume. Je ne sai même si l'on ne pourroit point croire avec quelque fondement, que c'est pour cette raison que S. Paul étoit plus propre à exercer l'Apottolat après le Ministère de Jesus Christ que devant, je veux dire, à cause de son savoir, de son e'prit, & de la grande vivacité desontemperament; & qu'ainsi il ne fut appellé à la charge d'Apôtre par la sage providence de Dieu, qu'après la Resurrection de Jesus-Christ, bien qu'il fût \* un vase d'élection.

Je ne dis ceci qu'afin que nous en prenions occasion d'exalter la sage & admirable conduite que Dieu a fait paroître dans tout l'Ouvrage de notre Redemption, autant que nous sommes capables de la découvrir par le moyen des traits que Dieu luimême a voulu en faire voir à la Raison humaine. Car quoi qu'il soit aussi aisé à un Dieu Tout-puissant, de faire toutes choses par un acte immédiat de son absoluë volonté, & de venir ainsi à ses sins en se servant des choses d'une manière contraire à leur nature, cependant sa Sagesse n'a pas accoû-

# RAISONNABLE CHAP. IX. 181 coûtumé de prodiguer, pour ainsi dire, les miracles, mais d'y recourir seulement dans des cas où ils sont nécessaires pour montrer, qu'une certaine Revelation, ou la Mission de quelque personne extraordinaire vient de lui. Dieu employe constamment, pour l'execution de ses desseins, des moyens qui agissent conformément à leur nature, excepté dans les occasions où il est obligé d'en user autrement pour consirmer quelque Verité.

Et s'il n'en usoit pas ainsi, toutes les idées des choses seroient consonduës, nous ne pourrions plus juger de leur nature, ni de leurs effets, les Miracles perdroient leur nom & leur force; & il n'y auroit aucune distinction entre le Naturel, & le Surnatu-

or pour appliquer ceci plus particulierement à la conduite de Jesus-Christ, il est certain qu'on n'auroit pas es occasion de voir & d'admirer la sagesse, aussi bien que l'innocence de ce divin Seigneur, si en toutes rencontres il se sût exposé temerairement à la sureur des Juiss, & que tosjours il en cût été délivré par la puissance de Dieu, qui est suspendu l'estet de leur malice, ou l'est tiré de leurs mains d'une manière miraculeuse. Il suffisoit à Jesus-Christ d'être échappé une sois du milieu des Habitans de Nazareth, qui alloient le précipiter du haut

M 3

d'une

d'une Montagne, pour ne prêcher plus parmi eux. Il est remarqué dans l'Evangile, que ce divin Seigneur étant suivi d'un grand nombre de personnes à cause qu'illeur donnoit du pain à manger, cette multitude vouloit l'élire Roi par la simple consideration des miracles qu'ils lui voyoient Mais si non content de faire des miracles, il eût dit ouvertement, & en termes exprès, qu'il étoit le Messie, le Roi. de qui ils attendoient leur délivrance, il se seroit trous é sans doute beaucoup plus de gens qui l'auroient suivi, qui auroient embrassé son parti avec plus de chaleur, & se seroient portez avec plus d'empressement à le mettre à la tête de quelque entrepriseséditieuse. A la verité, Dieu auroit pû intervenir miraculeulement pour les détourner d'un pareil dessein, mais en ce cas, la Posterité n'auroit pû croire, que les Juisseussent attendu dans ce temps-là la venue du Mellie, pour être leur Roi & leur Liberateur; ou que Jesus, qui avoit déclaré luimême qu'il étoit ce Roi & ce Liberateur. cût fait, pour le leur persuader, des miracles parmi eux, ou quoi que ce soit qui eût dû les engager à ajoûter foi à ses paroles, ou à le recevoir en qualité de Messie. d'autre part, Jesus eût déclaré librement au Peuple qui le suivoit, qu'il étoit le Mesfit,

### RAISONNABLE. CHAP. IX. 183

se, le Roi d'Israël; & que Pilate en eût été informé, Dieu auroit bien pû, en agissant d'une manière surnaturelle sur l'esprit de ce Gouverneur, faire en sorte qu'il l'eût déclaré innocent, & ne l'eût pas condamné comme un malfaiteur, qui pendant trois ans consecutifs avoit prêché ouvertement la sédition au Peuple, en tâchant de leur persuader qu'il étoit le Messie, leur Roi, sorti du sang Royal de David, qui venoit pour les délivrer. Mais cela poié, je demande si la Posterité n'auroit pas tenu pour suspecte la verité de cette Histoire, ou douté qu'on n'eût cû recours à quelque artifice pour gagner le suffrage de Pilate, par la raison que sans quelque consideration particulière il n'auroit pû favoriser Jesus-Christ jusqu'à vouloir relâcher un homme si remuant & si seditieux, jusqu'à le déclarer innocent & à rejetter sur l'envie des Juiss tout le blâme de sa mort comme étant injuste.

Au contraire, de la manière que les chofes se sont passées, tout a contribué à la gloire de Jesus-Christ, & à l'accomplissement de ses desseins. La malice des Principaux Sacrificateurs, des Scribes, & des Pharisiens, l'ardeur du Peuple, animé par l'esperance d'un changement de condition, & par les miracles dont il étoit le témoin, la trahison de Judas, le soin que Pilate prend M 4

de conserver son Gouvernement, & d'y entretenir la Paix: tous ces differens ressorts agissant naturellement comme ils devoient. Jesus par une circonspection admirable. & une sagesse extraordinaire qui paroit dans toute sa conduite, surmonte tous ces obstacles exécute l'ouvrage pour lequel il étoit venu dans le Monde, prêche sans interruption pendant tout le temps destiné à son Ministère, se fait connoître suffisamment pour le Messie par toutes les circonstances qui avoient été prédites de lui dans l'Ecriture; & lors que son heure est venuë, il souffre la mort: Mais Judas qui le trahit, & Pilate qui le condamne, confessent tous deux qu'il meurt innocent. Car, pour me servir des propres termes de St. Luc, Ch. XXIV. 46 Il est ainsi écrit, & il falloit que le Messie souffrit ainsi: C'est sur cela même qu'étoit fondée la raison de toute cette conduite de Jesus-Christ, comme il le montre clairement lui-même dans ces parole qu'il addresse à St. Pierre, Matth. XXVI. 53. Croyez-vous que je ne puisse pas prier mon Père, qui m'enverroit d'abord plus de douze Legions d'Anges? Mais comment s'accompliroient les Ecritures, qui déclarent que sela doit arriver ainsi?

### CHAPITRE X.

Jesus étant sur le point de mourir se fait connostre plus ouvertement à ses Disciples: cependant il ne leur ordonne de croire autre chose, finon qu'il est le Messie.

Pre's avoir trouvé le Principe sur lequel Jesus-Christ devoit se regler dans la manifestation de son Régne, voyons à présent, comment sa prédication, ses discours & sa conduite y ont été conformes dans la derniére Scène de sa vie.

Nous avons déja remarqué combien il a été circonspect dans les commencemens de son Ministère: Nous ne voyons pas qu'il se soit servi qu'une seule fois du mot de Messe, jusqu'à ce qu'il soit venu à Jerusalem cette derniére Pâque Avant cela, il prêchoit moins, & faisoit moins de miracles à Jerusalem qu'ailleurs; & lors qu'il yalloit. il n'y séjournoit que très-peu de temps. Mais présentement il y vient six jours avant la Fête, enseigne chaque jour dans le Temple, & y guerit publiquement des aveugles & des boiteux, devant les Scribes, les Pharifiens, & les Principaux Sacrificateurs. Comme le temps de son Ministère tendoit

à sa fin, & que son heure alloit venir, il ne se mettoit plus en peine, si les Principaux Sacrificateurs, les Anciens, les Conducteurs & tout le Sanhedrin seroient fort irritez contre lui, à cause de sa Doctrine & de ses Miracles. Il étoit alors aussi hardi à prêcher ouvertement dans Jerusalem. & à y faire librement toutes les œuvres qui convenoient au Messie, en présence même des Senateurs Juifs & de tout le Peuple. qu'il avoit été auparavant retenu & circonspect dans cette même Ville, où ilavoit eû soin de paroître rarement, & de ne se faire voir qu'autant qu'il étoit nécessaire. A présent il ne s'embarrasse plus de ce que les Juiss pourront penser de lui, ou machiner contre sa personne, car il savoit bien qu'ils vouloient le prendre: Il s'attache uniquement à ne dire ou à ne faire rien qui puisse leur fournir un juste sujet de l'accuser, ou de le rendre criminel auprès du Gouverneur Ro-Quant aux Principaux de la Nation Judaïque, bien loin de les épargner, il se met à censurer violemment leur conduite en public, & dans le Temple, où il les appelle, plus d'une fois, hypocrites, comme on peut le voir dans St. Matthieu Ch. XXIII. Et ce qu'il leur dit de plus doux en finissant la reprimande qu'il leur fait alors, c'est de les nommer Serpens, & engeance de vipéres. Tefus

٠.,

### RAISONNABLE. CHAP. X. 187

· Jesus ayant censuré de cette sorte les Scribes & les Pharisiens, se retira ensuite avec ses Disciples sur la Montagne des Oliviers, vis-à-visdu Temple; & comme il prédisoit la destruction de ce superbe Bâtiment, ses Disciples lui demandérent, Masth. XXIV. 3. &c. Quand cela arriveroit, & quel seroit le signe de son Avenement. Sur quoi Jesus leur répondit, Prenez garde que personne ne wous seduise, car plusieurs viendront en mon Nom, c'est-à-dire, s'attribueront le nom & la dignité de Messie, qui n'appartiennent qu'à moi seul: disans, Je suis le Messie; Es ils en seduiront plusieurs. Ne vous laissez point abuser par ces gens-là; & quelque persecution qu'on vous suscite, n'abandonnez jamais cette Verité fondamentale, Que e'est moi qui suis le Messie: Car, ajoûte Jesus-Christ, vs. 12, 13, 14. plusieurs seront scandalisez, & apostasieront, mais celui-là sera sauvé, qui perseverera jusques à la fin : Et cet Evangile du Royaume sera prêché dans toute la Terre, c'est-à-dire, ,, les bonnes nou-» velles de mon avenement en qualité de .. Messie, & de la venuë de mon Regne, , seront repandues par tout le Monde. C'étoit là le grand & l'unique Article de foi, auquel ils étoient avertis de se tenir fortement attachez: ce qui leur est encore recommandé dans le même Chapitre, vs.

23-26. & dans St. Marc, Chap. XIII. 21-23. avec cette confideration, rapportée par ces deux Evangelistes, laquelle est tout-àfait propre à leur faire voir l'importance de cet avis: Voici, je vous l'ai prédit: Souvenez-vous que vous en êtes avertis par avance.

Iesus-Christ veut répondre par-là à la Question que ses Apôtres lui avoient fait touchant sa venue & \* la fin du Monde, vs. 3. Il faut savoir que cette Question est fondée sur les idées des Juifs, & surune facon de parler qui leur étoit ordinaire, car ils distinguoient deux Mondes, ou deux Siécles, le + Siécle présent, & le Siécle à venir. Ils nommoient Siècle à venir le temps du Messie, qu'ils appelloient le Royaume de Dieu: temps auquel ils croyoient que ce Monde prendroit fin, & que les Juttes ressusciteroient, pour jouir, dans ce Nouveau Monde, d'une éternelle félicité, avec ceux d'entre les Juiss qui se trouveroient alors en vic.

Les Apôtres ayant confondu ces deux chofes dans leur Question, je veux dire la manifestation puissante & glorieuse de son Regne,

<sup>\*</sup> C'est ainsi qu'on a traduit ces mots: माँद हणारकः Aslac कार्य बोर्थान्द्र.

<sup>† &</sup>amp; vũu aidu, nai & μέλλου aidu,

RAISONNABLE. CHAP. X. 189 gne, & la fin du Monde, Notre Seigneur ne les separe point, & ne répond pas distinctement à ces deux articles, mais laisfant les Apôtres dans l'Opinion ordinaire, il leur parle du temps auquel il viendroit prendre vengeance de la Nation Judaïque, & mettre fin à leur Eglise, à leur Culte, & à leur République: c'est cet état que les Juis nommoient le Monde ou \* le Siécle préfent, qu'ils croyoient devoir subsiller jusques à la venuë du Messie, ce qui arriva essectivement, car ce fut alors que ce Monde prit A quoi il joint en même temps sa derniére Venuë en jugement, dans la gloire de son Père, pour détruire entiérement cet Univers, & pour mettre fin à toute la Dispensation qui concerne la Posterité d'Adam sur la Terre. En joignant ainsi ces differentes Venuës, il fit que sa réponse parut pour lors obscure & difficile à entendre aux Apôtres. Et dans le fond, il n'y avoit pas de sûreté pour lui à parler plus clairement de son Royaume, & de la Destruction de Jerusalem, à moins qu'il n'eût voulu être accusé de former quelque dessein contre le Gouvernement. Car Judas étoit alors avec cux; & l'on ne sauroit déterminer si dans cette occasion il ne faut comprendre que les

**feuls** 

seuls Apôtres sous le nom de Disciples. C'est pour cette raison que Notre Seigneur parlant de son Royaume, le désigne par le même tour d'expression, dont il s'étoit toûjours servi jusqu'ici, savoir, par le tître de Royaume de Dieu: Lors que vous verrez arriver ces choses, dit-il, Luc XXI. 31. sachez que le Royaume de Dieu est proche. suite de l'entretien qu'il eut avec ses Disciples, il employe encore la même expresfion, Matth. XXV. 1. Alors le Royaume des Cieux sera semblable à dix Vierges. sur la fin de la Parabole des Talens, qui vient immediatement après, il ajoûte, vs. Quand le Fils de l'homme viendra dans sa Majesté, accompagné de tous ses Saints Anges, il s'asserra sur le Throne de sa Gluire. Et toutes les Nations de la Terre étant assemblées devant lui, il separera les uns d'avec les antres: & il mettra ses brebis à sa droite, & les boucs à sa gauche. Alors le Roi dira. &c. Ici Jesus-Christ fait à ses Disciples une Description de la manifestation de son Regne, où il se fera voir en qualité de Roi, environné de Gloire sur son Thrône: mais il représente tout cela d'une manière si éloignée des idées ordinaires, & si impénétrable à un Magistrat Payen, que si ces discours eufsent été alleguez contre lui devant le Tribunal de Pilate, ce Gouverneur les auroit plûtôt

### RAISONNABLE. CHAP. X. 191

plûtôt regardez comme des rêveries d'un cerveau malade, que comme des pensées d'un homme ambitieux qui tramoit quelque dangereule entreprise contre le Gouvernement. Les façons de parler que Jesus-Christ employe en cette rencontre pour exprimer sa pensée, sont empruntées du stile Prophetique, lequel est rarement assez clair pour être entendu, avant que l'évenement en aît fait voir le veritable sens. fet, ses Disciples eux-mêmes ne comprirent point, quel étoit le Regne dont il leur parloit en cette occasion, comme il paroît par cette Question qu'ils lui firent après qu'il fut ressuscité, + Sera-ce en ce temps que vous **rétablirez le Royaume d'Israël?** 

Après avoir fini ces Discours, il donna ses ordres pour faire apprêter l'Agneau de Pâque, & le mangea avec ses Apôtres: & ensoupant il leur dît, que l'un d'eux le trahiroit, ajoûtant immédiatement après, Jean XIII. 19. Je vous dis ceci dès maintenant avant qu'il arrive, afin que lors qu'il arrivera, vous croyiez que c'est moi. Il ne dit pas expressément, qu'on connoîtroit par-là qu'il est le Messie, car Judas auroit pû se prévaloir de cet aveu pour l'accuser, s'il en cût cû envie; & il ne falloit pas qu'il eût un semblable prétexte. C'est pourtant là

le sens que Jesus Christ donne plus d'une fois à cette expression, c'est moi, iy à elui: & il oft evident qu'elle signifie la même chose dans cet endroit, par ce qui est dit dans St. Marc Ch. XIII, 6. & dans St. Luc Ch. XXI. 8. où ces deux Evangelistes rapportent en autant de termes ces paroles de lesus-Christ, Car plusieurs viendront en mon nom. disant, C'est moi, iyu' eius: paroles dont le sens est clairement expliqué dans le passage parallele de St. Matthieu, Cb. XXIV. r. où il est dit expressément, car plusieurs viendront en mon nom, disant, je suis le Messie, iye eim o Xpisos. Or dans cet endroit de l'Evangile de St. Jean, Cb. XIII. Jesus prédit ce qui lui devoit arriver, savoir qu'il seroit trahi par Judas: à quoi il ajoûte plusieurs aurres particularitez de la Mort & de les souffrances, qu'il leur avoit déja prédites, dans d'autres rencontres Et maintenant, il leur dit la raison pourquoi il leur fait ces prédictions, c'est à savoir, afin que dans la suite elles puissent servir à confirmer leur foi. Mais quel étoit le point qu'il vouloit qu'ils crussent, & en la croyance duquel il souhaitoit qu'ils fussent confirmez? Rien autre chose finon, + qu'il étoit le Messie. Il produit encore la même raison dans la sui-

ि है उस देश्य होता.

RAISONNABLE. CHAP. X. 193 te, Jean XIV. 28. Vous avez oui que je vous ai dit: Je m'en vai, & je reviens à vous. Je vous le dis maintenant avant que cela arrive, afin que lors qu'il sera arrivé,

vous croyiez.

Lors que Judas les eut quittez, & qu'il fut sorti du lieu où ils étoient assemblez, Jesus se mit à les entretenir de sa Glorification & de son Regne, avec un peu plus de liberté qu'il n'avoit encore fait, car ce fut alors qu'il parla ouvertement de sa Personne & de son Royaume. Comme donc Judas fut sorti, dit St. Jean Cb. XIII. 31. Jesus dit: Maintenant le Fils de l'homme est glorifié. & Dieu est glorifié en lui. Que si Dieu est glorifié en lui, Dieu le glorifiera aussi en luimême; & c'est bientôt qu'il le glorisiera. Et dans St. Luc. Cb. XXII. 29. il leur dit ouvertement, Je vous prépare le Royaume, comme mon Pere me l'a préparé, afin que veus mangiez & beuviez à ma Table dans mon Royaume. Quoi que ce divin Docteur n'eût jamais cessé d'annoncer par tout l'Evangile du Royaume durant le cours de son Ministère, qu'il n'eût prêché, outre cela, que la Repentance & la pratique des bonnes œuvres, cependant il avoit toûjours parlé de ce Royaume sous le têtre vague de Royaume de Dieu & de Royaume des Cieux; & je ne me souviens pas, qu'il l'aît appellé Tom. 1.

nulle part, mon Royaume, hor nis dans cette occasion, où il ne sait pas dissiculté de parler en prémière personne: Je vous prépare le Royaume, dit-il expressément: assu que vous mangiez, ajoûte-t-il d'abord, dans mon Royaume. Mais il ne dit cela que devant les onze Apôtres, car alors Judas étoit sorti d'auprès d'eux, comme nous venons

de le remarquer.

Jesus étant alors sur le point de quitter ces onze Disciples, leur fait un long Discours pour les consoler de sa perte, pour les disposer à souffrir les persecutions du Monde, & pour les exhorter à garder ses commandemens, & à s'aimer les uns les autres L'on pourroit s'attendre à voir ici tous les Articles de Foi, exposez nettement, supposé que Jesus Christ eût voulu imposer à ses Apôtres la nécessité de croire quelque autre chose, que ce qu'il leur avoit enseigné, & qu'ils croyoient déja, savoir, qu'il étoit le Messie. Mais voici ce qu'il leur dit: Jean XIV. 1. Vous croyez en Dieu, croyez aussi en moi. vs. 29. Je vous le dis maintenant, avant que cela arrive, afin que lors qu'il sera arrivé, vous croyiez: ce qui n'emporte autre chose que croire en lui. Jean XVI. 31. Jesus leur répondit, Croyezvous maintenant? ce qu'il dît à ses Apôtres, pour répondre à la déclaration qu'ils venoient

RAISON NABLE. CHAP. X. 195 noient de lui faire en ces termes, vs. 30. Nous voyons bien à cette beure que vous savez tout, & qu'il n'est pas besoin que personne vous interroge: c'est pour cela que nous crozons que vous êtes sorti de Dieu.

Je ne prie pas pour eux seulement, dit-il ensuite, Jean XVII. 20. mais encore pour ceux qui doivent croire en moi par leur parole. En un mot, tout ce que ce divin Docteur dit dans ce dernier Discours qu'il fit à ses Apôtres, touchant ce qu'il faut croire, se reduit uniquement à cela, je veux dire, à croire en lui, ou à croire qu'il venoit de la part de Dieu: ce qui n'étoit autre chose que croire, qu'il étoit le Messe. Mais entrons dans un plus grand détail, pour en être mieux convaincus.

Jesus ayant dit à Philippe, vers le commencement de ce Discours, (Jean XIV.9.) Philippe, qui m'a vû, a vû mon Père, il ajoûte aussi tôt après, (vs. 10.) Ne croyez-vous pas que je suis en mon Père, & que mon Père est en moi? Ce que je vous dis, je ne vous le dis pas de moi-même, mais c'est mon Père qui demeure en moi, qui fait luimême les œuvres que je fais. Comme ces paroles servent de réponse à celles ci de Philippe, vs. 9. Montrez-neus le Père, il semble que le sens qu'elles renserment, revient à ceci:, Personne n'a jamais vû N 2

" Diez; on ne le connoit que par ses cen-• vres. Mis vous pouvez connoître qu'il , est mon Père, & que je suis le Fils de " Dieu, c'est-à-dire, le Messe, par les n œuvres que je fais, lesquelles il est impossible que je pusse faire de moi-même, , hormis par l'Union que j'ai avec Dieu, n qui est mon Père". Car lors que Jesus-Christ dit qu'il est en Dien , & que Dien est en lui, il veut faire entendre par-làqu'il est dans une telle Union avec Dieu, que c'est en lui & par lui que Dieu agit. Cela paroit non seulement par les paroles du vs. 10. que nous venons de citer, & qui ne pourroient guere recevoir de lens raisonnable, si on les expliquoit d'une autre maniére, mais aussi par le verset 20. de ce Chapitre XIV. où Notre Seigneur employe encore la même expression: En ce jour là, (c'est-à-dire, après sa Résurrection, lors qu'ils le reverroient) vous connoîtrez que je suis en mon Père, & vous en moi, & moi en vous, c'est-à dire, , par , les œuvres que je vous donnerai le pou-,, voir de faire, en vertu de l'autorité que " j'en ai reçu du Père: car quiconque , me voit exercer ce pouvoir, doit recon-, noître par là que le Père est en moi, , comme tous ceux qui vous voyent faire " des œuvres extraordinaires & miracu-, leu-

RAISONNABLE. CHAP.X. 197 leufes, doivent confesser aussi que je suis " en vous". C'estpourquoi il dit au vs. En verité, en verité je vous dis, que celui qui croit en moi fera les œuvres que je fais, parce que je m'en vai à mon Père: Ce qui revient à ceci: , Quoi que je m'en aille, je serai pourtant en vous, parce que vous croyez en moi: Vous aurez le pouvoir de faire des Miracles pour avan-, cer mon Regne, comme j'en ai fait " moi-même, afin que les autres hommes , puissent connoître à cela, que vous êtes ., envoyez de ma part, ainsi que je vous , ai fait voir, que je suis envoyé de la " part du Père". Et de là vient que ce divin Seigneur leur dit dans le verset 11. qui précede immediatement, Croyez-moi, que je suis en mon Père, & le Père en moi; finon croyez-moi pour mes œuvres : c'est-àdire, " Les œuvres que j'ai faites, doivent vous convaincre, que je suis envoyé .. de la part du Père, qu'il est avec moi, , que je ne fais rien que conformément à " sa volonté, & par la vertu de l'Union , que j'ai avec lui; & par conséquent, que je " suis le Messie, qui ai été oint, sanctifié, " & separé par le Père, afin d'executer " l'Ouvrage pour lequel il m'a envoyé. Pour les confirmer dans cette croyance, & pour les rendre capables de faire des N 3 œu-

œuvres semblables à celles qu'il avoit faites, il leur promet le Saint Esprit, Jean XIV. 25, 26. Te vous ai dit ces choses demeurant encore avec vous. Mais après que je m'en serai allé, le Saint Esprit, le Paraclet, (ce mot peut signifier \* Conseiller, aussi bien que Consolateur ou Avocat) que mon Père enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, & vous fera ressouvenir " De forte de tout ce que je vous ai dit. , que, si vous faites reflexion sur tout ce , que je vous ai dit, & que le joignant ensemble, vous le compariez avec ce , que vous verrez arriver dans la suite, vous serez plus fortement convaincus. , que je suis le Messie, & vous compren-, drez distinctement, que j'ai fait & souf-, fert toutes les choses qui avoient été , prédites du Messie, persuadez qu'il de-, voit les accomplir exactement, selon les Ecritures. Ne vous affligez donc point , de ce que je vous quitte, Il vous est utile que je m'en aille, (Jean XVI. 7.) car si je ne m'en vai point, le Paraclet ne viendra point à vous. Une raison, entr'autres, pourquoi le Saint Esprit ne pouvoit pas venir, si Jesus Christ ne s'en alloit point, c'est qu'il ne falloit pas que Jesus-Christ ſu-

### RAISONNABLE. CHAP. X. 100 subît la mort avec le moindre soupçon d'être un malfaiteur, comme nous l'avons déja remarqué en parlant de la conduite sage & circonspecte que ce divin Seigneur fit paroitre durant tout le cours de son Ministere. Ce fut, dis je, pour cela que, bien que ses Disciples crussent qu'il étoit le Messe, ils ne comprirent pas si bien cette. verité & n'en furent pas si fortement perfuadez, qu'après que Jesus ayant été crucifié. & étant ressurcité des morts, ils curent reçu le St. Esprit, & avec les dons du Saint Esprit, une conviction plus pleine & plus évidente qu'il étoit le Messie, & des lumières sufficantes pour voir, comment son Regne étoit tel que l'Ecriture l'avoit représenté par avance, quoi qu'il ne fût pas tel qu'ils l'avoient attendu jusqu'alors. Cette connoissance & cette perfuafion qu'ils reçurent alors du Saint Esprit. leur étoit effectivement nécessaire après la Returrection de Jesus-Christ, parce qu'alors ils pouvoient aller hardiment par tout, pour prêcher ouvertement, comme ils firent, Que Jesus étoit le Messie, confirmant cette Doctrine par les Miracles que le Saint Esprit leur donnoit pouvoir de taire. Mais c'est ce qu'ils ne pouvoient entreprendre. avant que Jesus fût mort, & qu'il les eût

quittez. S'ils fussent allez prêcher ouver-N 4

tement

œuvres semblables à celles qu'il avoit faites, il leur promet le Saint Esprit, Jean XIV. 25, 26. Te vous ai dit ces choses demeurant encore avec vous. Mais après que je m'en serai allé, le Saint Esprit, le Pasaclet, (ce mot peut signifier \* Conseiller, aussi bien que Consolateur ou Avocat) que mon Père enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, & vous fera ressouvenir "De forte de tout ce que je vous ai dit. , que, si vous faites reflexion sur tout ce , que je vous ai dit, & que le joignant ensemble, vous le compariez avec ce , que vous verrez arriver dans la suite, yous ferez plus fortement convaincus, , que je suis le Messie, & vous compren-, drez distinctement, que j'ai fait & souf-, fert toutes les choses qui avoient été , prédites du Messie, persuadez qu'il de-, voit les accomplir exactement, selon les Ecritures. Ne vous affligez donc point , de ce que je vous quitte, Il vous est utile que je m'en aille, (Jean XVI. 7.) car si je ne m'en vai point, le Paraclet ne viendra point à vous. Une raison, entr'autres, pourquoi le Saint Esprit ne pouvoit pas venir, si Jesus Christ ne s'en alloit point, c'est qu'il ne falloit pas que Jesus-Christ ſu-

### RAISONNABLE. CHAP. X. 190 subît la mort avec le moindre soupcon d'être un malfaiteur, comme nous l'avons déja remarqué en parlant de la conduite sage & circonspecte que ce divin Seigneur fit paroître durant tout le cours de son Ministere. Ce fut, dis je, pour cela que, bien que ses Disciples crussent qu'il étoit le Messe, ils ne comprirent pas si bien cette. verité & n'en furent pas si fortement perfuadez, qu'après que Jesus ayant été crucifié. & étant ressurcité des morts, ils eurent reçu le St. Esprit, & avec les dons du Saint Esprit, une conviction plus pleine & plus évidente qu'il étoit le Messie, & des lumières suffitantes pour voir, comment son Regne étoit tel que l'Ecriture l'avoit représenté par avance, quoi qu'il ne fût pas tel qu'ils l'avoient attendu jusqu'alors. Cette connoissance & cette persuasion qu'ils reçurent alors du Saint Esprit. leur étoit effectivement nécessaire après la Returrection de Jesus-Christ, parce qu'alors ils pouvoient aller hardiment par tout, pour prêcher ouvertement, comme ils firent, Que Jesus étoit le Messie, confirmant cette Doctrine par les Miracles que le Saint Esprit leur donnoit pouvoir de taire. Mais c'est ce qu'ils ne pouvoient entreprendre, avant que Jesus fût mort, & qu'il les eût

quittez. S'ils fussent allez prêcher ouver-N 4

tement

œuvres semblables à celles qu'il avoit faites, il leur promet le Saint Esprit, Jean XIV. 25, 26. Je vous ai dit ces choses de-Mais après que meurant encore avec vous. je m'en serai allé, le Saint Esprit, le Pasacles, (ce mot peut signifier \* Conseiller, aussi bien que Consolateur ou Avocat) que mon Père enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, & vous fera ressouvenir de tout ce que je vous ai dit. " De forte que, si vous faites reflexion sur tout ce , que je vous ai dit, & que le joignant ensemble, vous le compariez avec ce , que vous verrez arriver dans la fuite, yous ferez plus fortement convaincus, 2, que je suis le Messie, & vous compren-, drez distinctement, que j'ai fait & souf-, fert toutes les choses qui avoient été , prédites du Messie, persuadez qu'il de-, voit les accomplir exactement, selon les Ecritures. Ne vous affligez donc point , de ce que je vous quitte, Il vous est utile que je m'en aille, (Jean XVI. 7.) car si je ne m'en vai point, le Paraclet ne viendra point à vous. Une raison, entr'autres, pourquoi le Saint Esprit ne pouvoit pas venir, si Jesus Christ ne s'en alloit point, c'est qu'il ne falloit pas que Jesus-Christ ſu∙

### RAISONNABLE. CHAP. X. 199

subît la mort avec le moindre soupçon d'être un malfaiteur, comme nous l'avons déja remarqué en parlant de la conduite sage & circonspecte que ce divin Seigneur fit paroître durant tout le cours de son Ministere. Ce fut, dis je, pour cela que, bien que ses Disciples crussent qu'il étoit le Messe, ils ne comprirent pas si bien cette. verité & n'en furent pas si fortement persuadez, qu'après que Jesus ayant été crucifié, & étant ressurcité des morts, ils eurent reçu le St. Esprit, & avec les dons du Saint Esprit, une conviction plus pleine & plus évidente qu'il étoit le Messie, & des lumières suffitantes pour voir, comment son Regne étoit tel que l'Ecriture l'avoit représenté par avance, quoi qu'il ne fût pas tel qu'ils l'avoient attendu jusqu'alors. Cette connoissance & cette perfuafion qu'ils reçurent alors du Saint Esprit, leur étoit effectivement nécessaire après la Refurrection de Jesus-Christ, parce qu'alors ils pouvoient aller hardiment par tout, pour prêcher ouvertement, comme ils firent, Que Jesus étoit le Messie, confirmant cette Doctrine par les Miracles que le Saint Esprit leur donnoit pouvoir de taire. Mais c'est ce qu'ils ne pouvoient entreprendre. avant que Jesus fût mort, & qu'il les eût quittez. S'ils fussent allez prêcher ouver-N 4 tement

œuvres semblables à celles qu'il avoit faites, il leur promet le Saint Esprit, Jean XIV. 25, 26. Je vous ai dit ces choses de-Mais après que meurant encore avec vous. je m'en serai allé, le Saint Esprit, le Pasaclet, (ce mot peut signifier \* Conseiller, aussi bien que Consolateur ou Avocat) que mon Père enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, & vous fera ressouvenir de tout ce que je vous ai dit. , De sorte , que, si vous faites reflexion sur tout ce , que je vous ai dit, & que le joignint ensemble, vous le compariez avec ce , que vous verrez arriver dans la suite, , vous serez plus fortement convaincus, , que je suis le Messie, & vous compren-, drez distinctement, que j'ai fait & souf-, fert toutes les choses qui avoient été , prédites du Messie, persuadez qu'il de-, voit les accomplir exactement, selon les Ecritures. Ne vous affligez donc point ,, de ce que je vous quitte, Il vous est utile que je m'en aille, (Jean XVI. 7.) car si je ne m'en vai point, le Paraclet ne viendra point à vous. Une raison, entr'autres, pourquoi le Saint Esprit ne pouvoit pas venir, si Jesus Christ ne s'en alloit point, c'est qu'il ne falloit pas que Jesus-Christ ſu-

### RAISONNABLE. CHAP. X. 100 subît la mort avec le moindre soupçon d'être un malfaiteur, comme nous l'avons déja remarqué en parlant de la conduite sage & circonspecte que ce divin Seigneur fit paroître durant tout le cours de son Ministere. Ce fut, dis je, pour cela que, bien que ses Disciples crussent qu'il étoit le Messe, ils ne comprirent pas si bien cette. verité & n'en furent pas si fortement persuadez, qu'après que Jesus ayant été crucifié, & étant ressurcité des morts, ils curent reçu le St. Esprit, & avec les dons du Saint Esprit, une conviction plus pleine & plus évidente qu'il étoit le Messie, & des lumières suffitantes pour voir, comment son Regne étoit tel que l'Ecriture l'avoit représenté par avance, quoi qu'il ne fût pas tel qu'ils l'avoient attendu jusqu'alors. Cette connoissance & cette perfuation qu'ils recurent alors du Saint Esprit, leur étoit effectivement nécessaire après la Refurrection de Jesus-Christ, parce qu'alors ils pouvoient aller hardiment par tout, pour prêcher ouvertement, comme ils firent, Que Jesus étoit le Messie, confirmant cette Doctrine par les Miracles que le Saint Esprit leur donnoit pouvoir de taire. Mais c'est ce qu'ils ne pouvoient entreprendre, avant que Jesus fût mort, & qu'il les eût

quittez. S'ils fussent allez prêcher ouver-N 4

tement

œuvres semblables à celles qu'il avoit faites, il leur promet le Saint Esprit, Jean XIV. 25, 26. Je vous ai dit ces choses de-Mais après que meurant encore avec vous. je m'en serai allé, le Saint Esprit, le Paraclet, (ce mot peut signifier \* Conseiller, aussi bien que Consolateur ou Avocat) que mon Père enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, & vous fera ressouvenir de tout ce que je vous ai dit. " De sorte , que, si vous faites reflexion sur tout ce ,, que je vous ai dit, & que le joignant ensemble, vous le compariez avec ce , que vous verrez arriver dans la suite, yous ferez plus fortement convaincus, , que je suis le Messie, & vous compren-, drez distinctement, que j'ai fait & souf-, fert toutes les choses qui avoient été , prédites du Messie, persuadez qu'il de-, voit les accomplir exactement, selon les Ecritures. Ne vous affligez donc point , de ce que je vous quitte, Il vous est utile que je m'en aille, (Jean XVI. 7.) car si je ne m'en vai point, le Paraclet ne viendra point à vous. Une raison, entr'autres, pourquoi le Saint Esprit ne pouvoit pas venir, si Jesus Christ ne s'en alloit point, c'est qu'il ne falloit pas que Jesus-Christ ſu-

### RAISONNABLE. CHAP. X. 199 subît la mort avec le moindre soupçon d'être un malfaiteur, comme nous l'avons déja remarqué en parlant de la conduite fage & circonspecte que ce divin Seigneur fit paroître durant tout le cours de son Ministere. Ce fut, dis je, pour cela que, bien que ses Disciples crussent qu'il étoit le Messe, ils ne comprirent pas si bien cette. verité & n'en furent pas si fortement perfuadez, qu'après que Jesus ayant été crucifié. & étant ressurcité des morts, ils curent reçu le St. Esprit, & avec les dons du Saint Esprit, une conviction plus pleine & plus évidente qu'il étoit le Messie, & de lumières suffitantes pour voir, comment son Regne étoit tel que l'Ecriture l'avoit représenté par avance, quoi qu'il ne fût pas tel qu'ils l'avoient attendu jusqu'alors. Cette connoissance & cette persuafion qu'ils reçurent alors du Saint Esprit, leur étoit effectivement nécessaire après la Resurrection de Jesus-Christ, parce qu'alors ils pouvoient aller hardiment par tout, pour prêcher ouvertement, comme ils firent, Que Jesus étoit le Messie, confirmant cette Doctrine par les Miracles que le Saint Esprit leur donnoit pouvoir de taire. Mais c'est ce qu'ils ne pouvoient entreprendre, avant que Jesus fût mort, & qu'il les eût quittez. S'ils fussent allez prêcher ouver-N 4 tement

œuvres semblables à celles qu'il avoit faites, il leur promet le Saint Esprit, Jean XIV. 25, 26. Je vous ai dit ces choses de-Mais après que meurant encore avec vous. je m'en serai allé, le Saint Esprit, le Paraclet, (ce mot peut signifier \* Conseiller, aussi bien que Consolateur ou Avocat) que mon Père enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, & vous fera ressouvenir de tout ce que je vous ai dit. " De sorte , que, si vous faites reflexion sur tout ce , que je vous ai dit, & que le joignant ensemble, vous le compariez avec ce , que vous verrez arriver dans la suite, yous fercz plus fortement convaincus, , que je suis le Messie, & vous compren-, drez distinctement, que j'ai fait & souf-, fert toutes les choses qui avoient été , prédites du Messie, persuadez qu'il de-, voit les accomplir exactement, selon les , Ecritures. Ne vous affligez donc point , de ce que je vous quitte, Il vous est utile que je m'en aille, (Jean XVI. 7.) car si je ne m'en vai point, le Paraclet ne viendra point à vous. Une raison, entr'autres, pourquoi le Saint Esprit ne pouvoit pas venir, si Jesus Christ ne s'en alloit point, c'est qu'il ne falloit pas que Jesus-Christ ſu-

#### RAISONNABLE. CHAP. X. 190 subît' la mort avec le moindre soupçon d'être un malfaiteur, comme nous l'avons déja remarqué en parlant de la conduite sage & circonspecte que ce divin Seigneur fit paroître durant tout le cours de son Ministere. Ce fut, dis je, pour cela que, bien que ses Disciples crussent qu'il étoit le Messe, ils ne comprirent pas si bien cette. verité & n'en furent pas si fortement perfuadez, qu'après que Jesus ayant été crucifié. & étant ressurcité des morts, ils curent reçu le St. Esprit, & avec les dons du Saint Esprit, une conviction plus pleine & plus évidente qu'il étoit le Messie, & de. lumières suffitantes pour voir, comment son Regne étoit tel que l'Ecriture l'avoit représenté par avance, quoi qu'il ne fût pas tel qu'ils l'avoient attendu jusqu'alors. Cette connoissance & cette persuafion qu'ils reçurent alors du Saint Esprit, leur étoit effectivement nécessaire après la Refurrection de Jesus-Christ, parce qu'alors ils pouvoient aller hardiment par tout, pour prêcher ouvertement, comme ils firent, Que Jesus étoit le Messie, confirmant cette Doctrine par les Miracles que le Saint Esprit leur donnoit pouvoir de taire. Mais c'est ce qu'ils ne pouvoient entreprendre, avant que Jesus fût mort, & qu'il les eût quittez. S'ils fussent allez prêcher ouver-N 4 tement

œuvres semblables à celles qu'il avoit faites, il leur promet le Saint Esprit, Jean XIV. 25, 26. Je vous ai dit ces choses de-Mais après que meurant encore avec vous. je m'en serai allé, le Saint Esprit, le Paraclet, (ce mot peut signifier \* Conseiller, aussi bien que Consolateur ou Avocat) que mon Père enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, & vous fera ressouvenir de tout ce que je vous ai dit. , De sorte , que, si vous faites reflexion sur tout ce , que je vous ai dit, & que le joignant ensemble, vous le compariez avec ce , que vous verrez arriver dans la suite, yous ferez plus fortement convaincus, , que je suis le Messie, & vous compren-, drez distinctement, que j'ai fait & souf-, fert toutes les choses qui avoient été " prédites du Messie, persuadez qu'il de-, voit les accomplir exactement, selon les Ecritures. Ne vous affligez donc point , de ce que je vous quitte, Il vous est utile que je m'en aille, (Jean XVI. 7.) car si je ne m'en vai point, le Paraclet ne viendra point à vous. Une raison, entr'autres, pourquoi le Saint Esprit ne pouvoit pas venir, si Jesus Christ ne s'en alloit point, c'est qu'il ne falloit pas que Jesus-Christ ſu-

#### RAISONNABLE. CHAP. X. 190 subît la mort avec le moindre soupcon d'être un malfaiteur, comme nous l'avons déja remarqué en parlant de la conduite sage & circonspecte que ce divin Seigneur fit paroître durant tout le cours de son Ministere. Ce fut, dis je, pour cela que, bien que ses Disciples crussent qu'il étoit le Messe, ils ne comprirent pas si bien cette. verité & n'en furent pas si fortement persuadez, qu'après que Jesus ayant été crucifié. & étant ressurcité des morts, ils curent reçu le St. Esprit, & avec les dons du Saint Esprit, une conviction plus pleine & plus évidente qu'il étoit le Messie. & des lumières sufficantes pour voir, comment son Regne étoit tel que l'Ecriture l'avoit représenté par avance, quoi qu'il ne fût pas tel qu'ils l'avoient attendu jusqu'alors. Cette connoissance & cette persuafion qu'ils reçurent alors du Saint Esprit, leur étoit effectivement nécessaire après la Refurrection de Jesus-Christ, parce qu'alors ils pouvoient aller hardiment par tout, pour prêcher ouvertement, comme ils firent, Que Jesus étoit le Messie, confirmant cette Doctrine par les Miracles que le Saint Esprit leur donnoit pouvoir de taire. Mais c'est ce qu'ils ne pouvoient entreprendre, avant que Jesus fût mort, & qu'il les eût quittez. S'ils fussent allez prêcher ouver-N 4 tement

œuvres semblables à celles qu'il avoit faites, il leur promet le Saint Esprit, Jean XIV. 25. 26. Te vous ai dit ces choses demeurant encore avec vous. Mais après que je m'en serai allé, le Saint Esprit, le Paraclet, (ce mot peut signifier \* Conseiller, aussi bien que Consolateur ou Avocat) que mon Père enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses, & vous fera ressources de tout ce que je vous ai dit. " De sorte , que, si vous faites reflexion sur tout ce , que je vous ai dit, & que le joignant ensemble, vous le compariez avec ce , que vous verrez arriver dans la suite, , vous serez plus fortement convaincus. 22 que je suis le Messie, & vous compren-, drez distinctement, que j'ai fait & souf-, fert toutes les choses qui avoient été , prédites du Messie, persuadez qu'il de-, voit les accomplir exactement, selon les Ecritures. Ne vous affligez donc point , de ce que je vous quitte, Il vous est utile que je m'en aille, (Jean XVI. 7.) car fi je ne m'en vai point, le Paraclet ne viendra point à vous. Une raison, entr'autres, pourquoi le Saint Esprit ne pouvoit pas venir, si Jesus Christ ne s'en alloit point, c'est qu'il ne falloit pas que Jesus-Christ ſu-

#### RAISONNABLE. CHAP. X. 100 subît la mort avec le moindre soupçon d'être un malfaiteur, comme nous l'avons déja remarqué en parlant de la conduite fage & circonspecte que ce divin Seigneur fit paroître durant tout le cours de son Ministere. Ce fut, dis je, pour cela que, bien que ses Disciples crussent qu'il étoit le Messe, ils ne comprirent pas si bien cette. venté & n'en furent pas si fortement perfuadez, qu'après que Jesus ayant été crucifié, & étant ressurcité des morts, ils cureit reçu le St. Esprit, & avec les dons du Saint Esprit, une conviction plus pleine & plus évidente qu'il étoit le Messie, & des lumières suffirantes pour voir, comment son Regne étoit tel que l'Ecriture l'avoit représenté par avance, quoi qu'il ne fût pas tel qu'ils l'avoient attendu jusqu'alors. Cette connoissance & cette perfuafion qu'ils reçurent alors du Saint Esprit, leur étoit effectivement nécessaire après la Returrection de Jesus-Christ, parce qu'alors ils pouvoient aller hardiment par tout, pour prêcher ouvertement, comme ils firent, Que Jesus étoit le Messie, confirmant cette Doctrine par les Miracles que le Saint Esprit leur donnoit pouvoir de taire. Mais c'est ce qu'ils ne pouvoient entreprendre, avant que Jesus fût mort, & qu'il les eût quittez. S'ils fussent allez prêcher ouver-N 4 tement

tement que Jesus étoit le Messie, comme ils le firent après sa Resurrection; & qu'ils eussent fait par tout des Miracles pour le prouver; si, dis je, ils en fussent venus là avant que Jesus eût été crucifié, cette demarche n'auroit pû s'accorder avec le caractère d'humilité, de paix & d'innocence, que le Messie devoit soûtenir inviolablement: car cela l'auroit fait condamner comme un malfaiteur, soit en qualité de séditieux & de perturbateur du repos public, ou en qualité d'homme ambitieux qui prétendoit au Royaume d'Israël. de là vient, que ceux, qui avant sa Mort, ne prêchoient que l'Evangile du Royaume, & se contentoient de dire, que le Regne de Dieu ét it proche, n'eurent pas plûtôt reçu le Saint Esprit, après sa Resurrection, qu'ils changerent de stile, & se mirent à publier par tout en termes exprès, que Jesus étoit le Messie, le Roi qui devoit venir. C'est ce qui est confirmé par les paroles suivantes de St. Jean Ch. XVI. 8 - -14. où Jesus Christ continuant de s'entretenir avec ses Disciples, leur dit; Et lors que le Saint Esprit sera venu, il convaincra le Monde de péché, de justice & de jugement. De péché , parce qu'ils ne crovent point en moi: " Alors vos prédications, qui seront , accompagnées de Miracles, que vous " ferez

#### RAISONNABLE. CHAP. X. 201

ferez par le secours du Saint Esprit. persuaderont au Monde, que les Juiss péchent en refusant de croire que je suis , le Messie. De justice, parce que je m'en vai vers mon Pere: & que vous ne me verrez plus: " Par ces Predications & par ces Miracles vous confirmerez encore la verité de mon Ascension, & par ce , moyen vous ferez voir au Monde, que , j'étois le Juste, qui pour cela même suis , monté vers mon Père dans les Cieux, , où aucune personne injuste ne sauroit , avoir entrée .. De jugement, parce que le Prince de ce Monde est jugé: " Et par le , même secours du Saint Esprit vous con-, vaincrez le Monde, que le Diable est , jugé, ou condamné, savoir, en chas-, sant cet Esprit Impur, & en détruisant , fon Regne & fon Culte par tout où vous 39 prêcherez ". A quoi Notre Seigneur ajoûte, J'aurois encore beaucoup de choses à vous dire, mais vous ne pourriez pas les porter présentement, vs. 12. Ils étoient encore si remplis de l'esperance d'un Regne temporel, qu'ils n'étoient pas en état de porter ce qu'il auroit pû leur dire de la veritable nature de son Royaume & de la manière dont il devoit être Roi: C'estpourquoi il les renvoye à la venuë du Saint Esprit pour être instruits plus pleinement de

de ce qu'il est, & de ce qui constitue l'essence du Regne du Messie, de peur que, s'il leur parloit plus ouvertement, ils ne fussent scandalisez en lui, qu'ils ne cessassent d'avoir en lui aucune esperance, & ne l'abandonnassent entiérement. C'est ce qu'il leur dit lui-même dès le prémier verset de ce Chapitre XVI Je vous ai dit ces choses, afin que vous ne soyiez point scantalisez. la derniére chose qu'il leur avoit dite avant cela, est exprimée dans les derniers versets du Chapitre précedent, en ces termes: Lors que le Paraclet, qui est l'Esprit de Verité, sera venu, il rendra témoignage de moi. vs. 26. Il vous fera voir qui je suis, & le témoignera au Monde: Et alors vous en rendrez témoimage, parce que vous êtes dès le commencement avec moi, vers. 27 , Il vous remettra dans l'esprit ce que j'ai , fait & dit, afin que vous puissiez comprendre & voir comment cela sert à faire connoître qui je suis, & qu'en conséquence de cette découverte vous rendiez " témoignage de moi". Enfin après leur avoir déclaré, qu'ils ne pouvoient pas porter ce qu'il avoit à leur dire de plus, il ajoûte dans ce même Chapitre, (Jean XVI. 13.) Mais quand l'Esprit de Verité fera venu, il vous enseignera toute verité, Ed vous annoncera les choses à venir.

RAISONNABLE. CHAP. X. 202 lui qui me glorifiera. , Cet Esprit étant venu, vous instruira pleinement de ce qui me regardo, & quoi que par les choses que je vous ai dites, vous ne puilfiez point encore comprendre nettement. en quoi consiste mon Regne & ma Gloire. yous l'apprendrez alors par son moven: & bien que je sois maintenant dans un état abject, & sur le point d'être exposé , à toute sorte de mépris, à des tourinens & à la mort, de sorte que vous ne sachiez que penser de tout cela, cepen-, dant l'Esprit que je promets de vous envoyèr, \* me glorifiera, dès qu'il sera venu: il vous fera voir d'une manière convaincante quelle est ma Puissance & l'excellence de mon Royaume, & vous apprendra que je suis assis à la droite de Dieu, pour y disposer toutes choses d'une , ma-

<sup>\*</sup> Il y a dans les Attes des Apôtres un passage qui confirme, d'une manière, bien visible, le sens que M. Locks donne ici à cette expression de Jesus-Christ, Il me glorissera: C'est dans le Ch. III. vs. 12. 13. où St. Pierre voulant apprendre aux Juiss que c'étoit au nom, & par la vertu de Jesus-Christ qu'il venoit de guerir un Boiteux, se sert de cette expression justement dans le même sens; Pourquoi. leur dirin, senez-vous les yeux sur nous, comme si neus avions fait marcher ce Boiteux par notre puissance ou par notre sainteit ? C'est le Dieu d'Abraham, d'Isac. Co de Jacob, c'est le Dieu de nos Pères qui a glorissé son Fils Jesus que vous avez trabi, vs.

,, maniere qui tende au bien & à l'avance-,, ment de ce Regne, jusqu'à ce que je-,, retourne au dernier Jour tout environné

,, de gloire.

Et en effet, dès que les Apôtres eurent reçu le Saint Esprit, ils comprirent nettement toutes ces choses, en furent fortement persuadez, & les prêcherent par tout hardiment & à decouvert, sans qu'il leur restât le moindre doute dans l'e prit. pendant, il est certain que d'abord ils ne comprirent point ce que Jesus Christ leur dit ici, pas même après sa Mort, & quelque temps après sa Résurrection; & c'est ce qui paroît par les versets suivans, (17. & 18.) Sur cela quelques-uns de ses Disciples se dirent les uns aux autres: Que veutil dire par-là: Encore un peu de temps, & vous ne me verrez plus; & encore un peu de temps, & vous me verrez, parce que je m'en vais à mon Père? Ils disoient donc: Que veut dire, encore un peu de temps? Nous ne savons ce qu'il dit. Jesus prit occasion de là, de continuer à les entretenir de sa Mort & de sa Résurrection, & du pouvoir qu'ils auroient de faire des Miracles: mais il leur disoit tout cela en termes mystericux & embarrassez, comme il le leur avouë lui même, vs. 25. Je vous ai dit ceci en Paraboles, c'est-à-dire, en termes généraux, obscurs,

# RAISONNABLE. CHAP. X. 205 obscurs, énigmatiques ou figurez: (car parmi les Juiss le mot de \* Proverbe ou Parabole significit tout cela, aussi bien que des Apologues instructifs.), Jusques ici je

me suis fait connoître à vous, d'une maniere obscure & réservée; je ne vous ai point parlé de moi en termes clairs & précis, parce que vous ne pourriez point

porter ce que j'aurois à vous dire sur ce si sujet. Etre le Messie, sans être Roi, c'est ce que vous ne sauriez comprendre;

, & d'ailleurs être Roi, & en même temps pauvre & persecuté durant sa vie, &

, enfin reduit à mourir sur une Croix,

, le supplice ordinaire des Esclaves & des , Malfaiteurs, ce sont des idées qui vous

, paroîtroient entiérement incompatibles. Si d'autre part, je vous eusse dit claire-

, ment que j'étois le Messie; & que je vous , eusse donné un ordre exprès de déclarer

publiquement aux Juis, que je voulois bien passer pour tel de mon propre aveu,

yous & eux auriez été disposez tout aussitôt à exciter du tumulte pour me placer

, sur le Thrône de David mon Père; & vous vous seriez mis en état de combat-

, tre pour ma défense, afin d'empêcher

, que votre Messie & votre Roi, duquel , vous esperez de grands avantages lors

, qu'il sera établi dans son Royaume, ne , fût livré entre les mains de ses Ennemis. " pour être mis à mort, dequoi vous au-" rez bientôt un exemple dans la personne ,, de Saint Pierre. Cependant le temps vient que je ne vous entretiendrai plus en Paraboles, mais que je vous parlerai ouvertement de mon Père. .. Ma Mort. " ma Résurrection, & la Venue du Saint Esprit vous donneront bientôt de nouvelles lumiéres. C'est alors que je vous " déclarerai quelle est la volonté & le des-, sein de mon Père, quel est le Royaume , que je dois avoir; & par quels moyens & dans quelle fin j'en dois prendre pos-, session. Mon Père lui-même vous l'ap-, prendra, car il vous aime (vs. 27.) parce que vous m'avez aimé & que vous avez crû que je suis issu de Dieu,,, parce que .. vous avez crû que je suis le Fils de Dieu, , le Messie, que c'est Dieu qui m'a oint, " & qui m'a envoyé dans ce Monde, quoi , que vous n'ayiez pas encore été pleinement instruits de la nature de mon ,, Royaume, & des moyens par lesquels , j'y dois être établi ". Sur cela Notre Seigneur leur ayant expliqué ce qu'il venoit de leur dire, sans qu'ils le lui demandassent, & leur ayant fait comprendre plus distinctement ce qui auparavant leur faisoit de

RAISONNABLE. CHAP. X. 207 de la peine, & qu'ils se plaignoient secretement entr'eux de ne point entendre, ils fe prirent à dire, vs. 30 Nous voyons bien à cette beure que vous savez tout; & qu'il n'est pas besoin que personne vous interroge. . Il est tout visible, que vous connoissez , les pensées & les doutes des hommes, , avant qu'ils vous les communiquent. C'est pour sela que nous croyons que vous êtes sorti de Dieu. Et Jesus leur répondit, Vous croyez maintenant?, Mais quoi que vous , croyiez à présent, que je suis venu de , la part de Dieu, que c'est lui qui m'a , envoyé, & que je suis le Messie: mal-, gré cela, ví. 22. Voici l'heure vient, & elle est déja venuë que vous serez disperfez, &, comme dit Saint Matthieu XXVI. 31. que vous serez tous scandatisez en moi. Il est aisé de comprendre ce que \* c'est qu'être scandalisé en lui, par la suite du verset même de St. Jean que nous venons de citer, si ce que Jesus dit à S. Pierre dans S. Marc Cb. XIV. ne suffisoit pas pour en faire voir le veritable sens.

Je suis descendu dans un plus grand détail en cette occasion, afin qu'on pût voir que dans ce dernier Discours que Jesus-Christ sit à ses Disciples, il ne leur proposa aucun nouvel Article de Foi, mais

CC-

<sup>\*</sup> Voy ci-dessus, pag. 99.

celui-là seul qu'ils recevoient auparavant, savoir, qu'il étoit le Messie, le Fils de Dieu, envoyé de la part du Père. Cependant il est certain que ce divin Sauveur s'ouvrit plus dans ce Discours qu'il n'avoit encore fait, de sorte que si ses Disciples eussent dû croire autre chose que ce qu'ils croyoient déja, pour être de vrais Fideles, il y a toutes les apparences que ç'auroit été dans cette occasion qu'il les en auroit instruits. Du reste, ce qu'il leur fait connoître plus distinctement qu'il n'avoit fait encore, regarde sa conduite, son prompt départ de ce Monde, & quelques autres particularitez. Mais pour ce qui est du dessein principal de l'Evangile, qui est, Que Jesus-Christ avoit un Royaume, qu'il devoit être mis à mort, ressulciter & monter au Ciel vers son Père: & revenir ensuite dans sa Gloire pour juger le Monde: il leur avoit déja dit tout cela, & leur avoit appris par ce moyen l'importante résolution que Dieu avoit prise d'envoyer le Messie, sans avoir rien omis de ce qu'ils devoient savoir ou croire sur cet Article. C'est ce qu'il leur dit lui-même, Jean XV. 15. Je ne vous appellerai plus désormais Serviteurs, parce que le Serviteur ne sait ce que fait son Mastre. Mais je vous ai appellé mes Amis, parce que je vous ai fait savoir TOUT ce que j'ai appris de

## RAISONNABLE. CHAP. X. 209

de mon Père; ,, quoi que peut-être vous, , ne le compreniez pas si bien que vous , ferez dans peu de temps, lors que je se-, rai ressuscité des morts, & monté dans les Cieux.

Enfin, dans sa Priére, par laquelle il conclut ce Discours, il dit à son Père en quoi consiste ce qu'il avoit fait connoître à ses Apôtres, & dont voici le résultat, Jean XVII. 8. Je leur ai donné les paroles que vous m'avez données, & ils les ont reçues; ETILS ONT CRU QUE VOUS M'A-VEZ ENVOYE': ce qui veut dire proprement, qu'il étoit le Messie, promis & envoyé de Dieu. Jesus prie ensuite pour ses Apôtres, & ajoûte, vs. 20. Je ne prie pas pour eux seulement, mais encore pour ceux qui doivent croire en moi par leur parole. Nous avons déja vû, en parcourant les Prédications des Apôtres, telles qu'on les trouve dans le Livre des Attes, à quoi se reduisoit cette Parole, par laquelle les autres hommes devoient croire en lui, savoir, à ce grand Point, Que Jesus étoit le Messie. \* Geux-ci, dit-il encore, vs. 25. connoissent que c'est vous qui m'avez envoyé, c'est-à-dire, sont assûrez que je suis le Messie. dans les versets 21. & 23. il demande au Père. Tom. 1.

<sup>\*</sup> Οὖτοι ἔγνωσαν ὅτι σύ με ἀπίσειλας.

Père, que le Monde croye, ou connoisse, comme il s'exprime au verset 23, que c'est lui qui l'a envoyé. De sorte que par cette derniére Priére que Jesus Christ sit pour ses Disciples, lors qu'il étoit sur le point de quitter le Monde, nous pouvons voir ce qu'il vouloit qu'ils crussent, aussi bien que par les Discours qu'il faisoit pendant qu'il étoit sur la Terre.

Mais ce qui montre encore que c'est là tout ce que ce divin Seigneur exigeoit de la Foi de ses Disciples, c'est que l'une des derniéres actions qu'il fit, dans le temps même qu'il étoit sur la Croix, fut de confirmer cette Doctrine, en sauvant un des Larrons, qui étoit crucifié avec lui, sur ce qu'il fit profession de croire qu'il étoit le Messie: car c'est ce que signifient les termes de la priére que le bon Larron lui addressa. lors qu'il dit, Seigneur, souvenez-vous de moi quand vous serez venu en votre Royaume, Luc XXIII. 42. A quoi Jesus répondit, vs. 43. Je vous dis en verité que vous serez aujourd'hui avec moi dans le Paradis. Façon de parler très-remarquable, car comme par le péché, Adam fut exclus du Paradis, c'est-à dire, privé d'un état où il auroit joui d'une heureuse immortalité, ici lebon Larron regardant Jesus comme le Messe, & croyant en lui sous cette qualité, reçoit dès-là

## RAISONNABLE. CHAP. X. - 211 dès-là une promesse d'être admis dans le Paradis, & par conséquent d'être rétabli dans une bienheureuse immortalité.

C'est ainsi que Notre Seigneur Jesus-Christ finit sa vie. Et voici ce qu'il fit après sa Résurrection, comme nous l'apprend St. Luc, Att. I. 3. Il se montra a ses Apôtres durant quarante jours, leur parlant des choses qui regardent le Royaume de Dieu. C'étoit-là ce qu'il avoit prêché pendant tout le cours de son Ministère, avant fa Paffion; & maintenant qu'il est ressulciné, il ne leur découvre point d'autres Mystères de Foi. Tous les entretiens qu'il a avec eux, regardent le Royaume de Dieu: & nous allons voir tout à l'heure dans les autres Evangelistes, en quoi consiste ce qu'il leur en dit, après avoir remarqué seulement que dans cette occasion ses Apôtres lui ayant fait cette demande, vs. 6. gneur, sera-ce en ce temps que vous rétablirez le Royaume d'Israel? il leur répondit: vi. 7. Ce n'est pas à vous à savoir les temps E les saisons que le Père a reservez en son propre pouvoir. Mais vous recevrez la vertu du Saint Esprit qui descendra sur vous 6 me rendrez témoignage jusques aux extremitez de la Terre. Leur grande affaire étoit de se déclarer les témoins de la Vie de Jesus-Christ, de sa Mort, de sa Résurrection, **6** 2

& de son Ascension, lesquelles choses jointes ensemble prouvoient incontestablement qu'il étoit le Messie: Et c'étoit-là précisément ce qu'ils devoient prêcher, & ce qu'il leur dît touchant le Royaume de Dieu; comme nous l'allons voir par ce que les autres Evangelistes rapportent sur ce sujet.

Jesus étant apparu, le propre jour de sa Résurrection, à deux de ses Disciples qui alloient à Emmaüs, ils déclarent de quelle manière ils croyoient en lui: Nous esperions, disent-ils, que ce seroit lui qui racheteroit I/raël, c'est-à-dire, nous croyions qu'il étoit le Messie, venu pour délivrer la Nation des Juifs. Sur quoi Jesus leur dît, qu'ils ne devoient pas laisser de le regarder comme le Messie, malgré ce qui étoit arrivé, qu'au contraire ses Souffrances & sa Mort devoient les confirmer dans cette croyance: Et vs. 26, 27. commençant par Moyle & continuant par tous les Prophetes, il leur expliquoit ce qui avoit été dit de lui dans toutes les Ecritures, comment il falloit que le Messie souffrit ces choses; & qu'il entrât ainsi dans sa gloire. Ce fut alors qu'il s'appliqua à lui-même les Propheties qui regardoient le Messie : ce que nous ne lisons pas qu'il aît jamais fait avant sa Passion. Etant ensuite apparu aux onze Apôtres, Luc, XXIV. 36. il leur dît, vs. 44-47. Voyez

## RAISONNABLE. CHAP. X. 214

voyez ce que je vous avois dit, lors que j'étois encore avec vous: Qu'il falloit que tout ce qui a été écrit de moi dans la Loi de Moyse, dans les Prophetes, & dans les Pseaumes fût accompli. En même temps il leur ouvrit l'Esprit, afin qu'ils entendissent les Ecritures, & il leur dit: Il falloit, selon qu'il est écrit, que le Messie souffrit, & qu'il ressuscitat d'entre les morts le troisième jour, & qu'on prêchât en son nom la repentance & la remission despéchez par toutes les Nations, en commencant par Jerusalem. On peut voir par cet endroit, à quoi se reduit ce que Jesus avoit prêché à ses Disciples avant sa crucifixion, bien qu'il ne l'eût pas exprimé en termes si clairs: Ce qu'il veut leur donner à entendre présentement, & ce qui devoit être prêché à toutes les Nations, savoir, Que Jesus étoit le Messie, qu'il avoit souffert, qu'il étoit ressuscité d'entre les morts le troisième jour, & qu'il avoit accompli tout ce qui avoit été écrit du Messie dans le Vieux Testament. On y voit enfin, que ceux qui croiroient cela, & se repentiroient, recevroient la remission de leurs péchez en vertu de cette Foi qu'ils auroient Et voici comment la même chose est exprimée dans St. Marc, Cb. XVI. 17. Allez par tout le Monde, & prêchez l'Evangile à toutes les Gréatures. Celui qui croira

se fera baptisé, sera sauvé, & celui qui ne croira point, sera condamné, vs. 20. Nous avons déja fait voir ce qu'il faut entendre par le mot d'Evangile ou bonne nouvelle, savoir, l'agréable publication de la Venue du Messie. Et eux étant partis, ajoûte St. Marc vs. 20. prêchérent par tout, le Seigneur operant avec eux, & consirmant la Parole par les Miracles qui

Paccompagnoient.

On a déja vû par l'Histoire des Atles. quelle étoit cette Parole qu'ils prêchoient, & que le Seigneur confirmoit par des Miracles, car j'ai donné le précis de toutes les Prédications qu'ils ont faites en divers Lieux, comme elles sont rapportées dans le Livre des Attes, si vous en exceptez quelque peu de passages, où le Royaume du Messie est désigné sous le nom de Royaume de Dieu, lesquels j'ai differé de transcrire, jusques à ce que j'eusse prouvé par les Ecrits des Evangelistes, que cette expression ne signifie autre chose que le Regne du Messie. Il ne sera donc pas hors de propos de parcourir présentement ce que nous n'avons pas encore examiné des Prédications de S. Paul, pour l'ajoûter aux autres Discours de cet Apôtre que nous avons déja vûs, dans lesquels il ne propose autre chose pour Article de Foi, sinon que Jesus est le Messe,

RAISONNABLE. CHAP. X. 215 le Roi, qui étant ressu'cité d'entre les Morts. est à présent en possession de son Empire. & doit faire connoître son Regne d'une manière plus publique, en jugeant le Monde. au dernier jour. Att. XIX. 8. St. Paul étant à Ephese, entra dans la Synagogue, où il parla avec liberté & bardiesse pendant trois mois, disputant & persuadant ce qui regarde le Royaume de Dieu. Et Ast. XX. 25. étant à Milet, voici comment il prend congé des Anciens de l'Eglise d'Ephese: Je sai que vous ne verrez plus mon visage, vous tous, parmi lesquels j'ai passé en préchant le Royaume de Dieu. Il dit luimême à quoi se reduisoit ce qu'il avoit prêché dans cette occasion, vs. 20, 21. Je ne vous ai rien caché de tout ce qui vous pouvoit être utile, rien ne m'ayant empêché de vous l'annoncer & de vous en in-Bruire en public, & en particulier, prêchant aux Juifs, aussi bien qu'aux Gentils, la repentance envers Dieu, & la foi envers Notre Seigneur Jesus-Christ. Il témoigne encore la même chose, Act. XXVIII. 23, 24. Les Juifs qui éto ent à Rome ayant donc pris jour avec lui (Paul) ils vinrent en grand nombre le trouver dans son Logis, & il leur prêchoit le Royaume de Dieu, leur confirmant ce qu'il leur disoit par plusieurs témoignages, & depuis le matin jusqu'au soir il

tâchoit

sachoit de leur persuader la foi de Jesus, par la Eoi de Moise & par les Prophetes. uns croyoient ce qu'il disoit, & les autres ne le croyoient pas. Enfin l'Hittoire des Actes finit par cette exposition de ce que St. Paul prêchoit dans Rome: Et il demeura deux ans entiers dans un Logis qu'il avoit loue, ou il recevoit tous ceux qui le venoient voir, prêchant le Royaume de Dieu, & enseignant ce qui regarde le Seigneur Jesus le Messie. Nous pouvons donc appliquer maintenant à l'Histoire de Notre Seigneur, que les Evangelistes nous ont transmis, & à l'Histoire des Apôtres, qui a été écrite dans le Livre des Actes, la même conclusion que St. Jean applique en particulier à son Evangile, Cb. XX. 30, 31. Jesus a fait plusieurs autres Miracles à la vue de ses Disciples, & dans plusieurs autres endroits où les Apôtres ont prêché la même Doctrine : tous ces Miracles ne sont pas écrits dans ces Livres, mais ceux-ci sont écrits, afin que vous croyiez que Jesus est le Messie, le Fils de Dieu; & qu'en croyant vous ayiez la vie en son nom.

St. Jean nous dit ici ce qu'il juge qu'il est nécessaire & qu'il sussit de croire pour obtenir la Vie éternelle. Et cela, non dans la prémière exposition de l'Evangile, auquel temps quelqu'un pourroit peut-être s'imaginer qu'il y avoit moins de choses à croire.

# RAISON NABLE. CHAP. X. 217

croire, qu'après que la Doctrine de la Foi, & le Mystère du Salut fut expliqué d'une manière plus étendue dans les Epîtres qui furent écrites par les Apôtres. Car il faut se ressouvenir, que St. Jean n'a point écrit ceci, aussi-tôt après que Jesus Christ fut monté dans les Cieux: mais que cet endroit, aussi bien que le reste de son Evangile, ne fût pas seulement écrit plusieurs années après les autres Evangiles, & l'Histoire des Actes recueillie par St. Luc, mais encore, selon toutes les apparences, après toutes les Epîtres des autres Apôtres. Ainst soixante ans & plus, après la Passion de Je-· fus-Christ, (car l'Evangile de St. Jean ne fut écrit que dans ce temps-là, comme l'asfürent St. Epiphane & St. Jerome) cet Apôtre ne savoit pas qu'il fût nécessaire de croire autre chose pour obtenir la Vie Eternelle, sinon que Jesus est le Messie, le Fils de Dieu.

# E18 LE CHRISTIANISME

#### CHAPITRE XI.

Objection qu'on peut faire contre ce qui a été établi jusqu'ici, que sous l'Evangile pour devenir veritable Fidèle il suffit de croire que Jesus est le Messie. Réponse à cette Objection. Qu'il est aussi nécessaire sous l'Alliance Evangelique de se repentir & de bien vivre, que d'avoir la Foi.

Ly a bien de l'apparence que certaines gens objecteront contre ce qu'on vient d'établir, Que de croire seulement que Jesus de Nazareth est le Messie, c'est n'avoir qu'une Foi Historique, & nullement une Foi qui justisse ou qui mette en possession du Salut.

Je répons à cela, Que je laisse aux faifeurs de Systèmes, & à ceux qui approuvent leur méthode, une entiére liberté d'inventer & d'employer telles distinctions qu'il leur plairra, & d'imposer aux choses tous les noms qu'ils jugeront à propos. Mais je ne saurois leur accorder, ni à eux ni à quelque homme que ce soit, l'autorité de faire une Religion pour moi, ou d'alterer celle que Dieu a revelée. Que s'ils veulent appeller la Foi par laquelle on ne reçoit précisé-

## RAISONNABLE. CHAP. XI. 210

cisément que ce que Jesus-Christ & ses Apôtres ont prêché & proposé pour être crû, une Foi Historique, à la bonne heure, ils peuvent le faire. Mais ils doivent prendre garde, comment ils nient que cette Foi puisse justifier ou sauver, puis que Notre Seigneur & ses Apôtres l'ont affûré positivement, & qu'ils n'ont point parlé d'aucun autre Article de Foi, que les hommes dussent recevoir, & dont la croyance dût les rendre veritables Fidèles, & héritiers de la Vie éternelle: à moins qu'ils n'osent bien porter leur hardiesse jusques à ce point, que de dire, pour l'amour de leurs chers Systèmes, que Jesus-Christ a oublié pourquoi il étoit venu dans le Monde; & que lui & ses Apôtres n'ont pas bien instruit les Peuples du chemin & des Mystères du Salut. Car que cette Doctrine particullère qui établit, Que Jesus est le Messie, soit la seule, dont la crovance est recommandée & exigée dans les Prédications de Notre Seigneur Jesus-Christ & de ses Apôtres, c'est ce que nous avons fait voir par un examen suivi de tout ce qui est contenu dans les Quatre Evangiles & dans l'Histoire des Actes des Apôtres. ie les défie de montrer qu'on y trouve aucun autre Article de Foi, à l'occasion duquel ceux qui l'ont reçu ou rejetté, avent été déclarez par cela même Fidèles ou Infidèles .

dèles, de sorte qu'on aît été admis dans l'Eglise de Christ, comme Membre de son Corps, à cause qu'on a cru cet article, comme s'il suffisoit de le croire ou de ne pas le croire, pour jouir, ou être privé de cet avantage. Encore un coup, l'Article que nous venons de marquer, est le seul Article de Foi qui ait été prêché aux hommes dans l'Evangile. Or si aucune autre chose n'a été prêchée nulle part, on pourra opposer contre tout autre article de Foi qu'on voudra faire recevoir sous l'Eyangile, ce que St. Paul dit dans son Epîtreaux Romains, Ch X. 14. Comment croiront-ils ce dont ils n'ont point entendu parler? Car nous ne voyons pas que personne aît été envoyé pour recommander la croyance d'aucune autre Dourine, comme une chose qu'on soit indispensablement obligé de croire pour devenir Chrétien.

Mais on poussera peut-être l'objection encore plus loin, & l'on dira, Que la Foi dont je parle, ne sauve point, parce qu'elle est toute semblable à celle que les Diables peuvent avoir, & qu'ils avoient du temps de Jesus-Christ, car il paroît dans l'Hisloire de l'Evangile, qu'ils croyoient & déclaroient publiquement, que Jesus étoit le Messie. Er St. Jacques nous dit en termes expres, Ch. II. 19. Que les Diables eroyent

#### RAISONNABLE. CHAP. XI. 221

& tremblent. Cependant ils ne seront point sauvez. A cela je répons, 1. Que ceux à qui la Foi n'a pas été proposée comme un moyen pour obtenir le Salut, & auxquels il n'a jamais été promis qu'elle leur seroit imputée à Justice, ne sauroient être sauvez, quelque Foi qu'ils puissent avoir. Or c'est une Grace, qui n'a été accordée qu'au Genre Humain. Dieu traite les Descendans d'Adam avec tant de bonté, que s'ils croyent que Jesus est le Messie, le Roi, le Sauveur qui avoit été promis; & qu'en même temps ils remplissent les autres conditions qui leur sont imposées par l'Alliance de Grace, il veut bien les justifier à cause de la Foi qu'ils ont en ce divin Sauveur, leur imputer cette Foi à Justice, & la considerer comme suppléant aux défauts de leur obéissance, de forte que par cette espece de compensation, ils soient effectivement regardez comme justes, & par même moyen mis en possession d'une Vie éternelle. Mais cette Grace dont Dieu a favorise le Genre Humain, n'a jamais été offerte aux Anges Apostats. Une . telle proposition ne leur a point été faite; & par conséquent, quelque condition qui aît été proposée aux hommes sur cet article, il n'en revient aucun avantage aux Démons, quoi qu'ils viennent à la remplir, cette alliance de Grace ne leur ayant jamais été offerte. Je

2. Je répons en second lieu, que, bien que les Diables croyent, ils ne sauroient être sauvez en vertu de l'Alliance de Grace, parce qu'ils n'accomplissent point l'autre Condition qu'elle renferme, laquelle il est aussi nécessaire de remplir que celle qui regarde la Foi, je veux parler de la Repentance. Car la Repentance est aussi bien une Condition absolue de l'Alliance de Grace. que la Foi, & on n'est pas moins obligé de la remplir que cette derniére. Ainsi nous voyons, que Jean Baptiste, qui devoit préparer le chemin au Messie, se mit à précher le baptême de la Repentance pour la remission des péchez, Marc I. 4.

Et comme ce Saint Homme commença ses Prédications, en disant, Repentez-vous, car le Royaume des Cieux est approché, Math. III. 2. Notre Seigneur en usa de même dès le commencement de son Ministère: Depuis ce temps-là, dit St. Matthieu Ch IV. 17. Jesus commença à prêcher, en disant, Repentezvous, car le Royaume des Cieux est approché: ou, comme dit St. Marc dans un passage parallele, Ch. I. 14, 15. Après que Jean eut été mis en prison, Jesus vint dans la Galilée, prêchant l'Evangile du Royaume de Dieu, Ed disant, Le temps est accompli: Ed le Royaume de Dieu est proche: Repentez-vous, Ed croyez à l'Evangile. Ce suit là non seulement ce que

# RAISON NABLE. CHAP.XI. 22\$

ce divin Docteur commença de prêcher mais le fommaire de tout ce qu'il prêcha, favoir, Que les hommes devoient le repentir, & croire les bonnes nouvelles qu'il leur annonçoit, qui portoient, que le temps marqué pour la venue du Messie étoit accompli. Ce fut là encore ce que ses Apôtres prêchérent lors qu'il les envoya annoncer l'Evangile. Marc VI. 12. Etant donc partis ils prêchoient aux Peuples de se repentir. Croire que Jesus est le Messie, & se repentir, sont des parties si nécessaires & si fondamentales de l'Alliance de Grace, qu'un seul de ces articles est souvent mis pour tous deux dans le Nouveau Testament. Ainsi St. Marc se contente de dire dans l'endroit que nous venons de citer, que les Apôtres prêchoient la Repentance, & d'un autre côté St. Luc dans un passage parallele, Chap. IX. 6. remarque seulement qu'ils évangelizoient, c'est-à-dire, qu'ils prêchoient les heureuses nouvelles du Regne du Messie. Et St. Paul se sert souvent dans ses Epîtres du mot de Foi, pour défigner tous les devoirs du Chrétien. Du reste, la doctrine constante de l'Evangile établit ce que Jesus-Christ déclare dans St. Luc Ch. XIII. 3.5. Si vous ne vous repentez, vous perirez tous de la même sorte. Et dans la Parabole du Riche précipité dans les Enfers, qui est racontée par Notre Seigneur

gneur lui-même, Luc XVI. la repentance eit proposée toute seule comme un moyen. par lequel on peut éviter ce Lieu de tourmens, vs. 30, 31. Enfin Jelus étant ressuscité, déclare à ses Apôtres quel étoit le précis de la Doctrine qu'ils devoient annoncer aux hommes, Luc XXIV.47. savoir la re-· pentance & la remission des péchez qu'ils devoient prêcher en son nom, c'est-à-dire au nom du Messe. D'où il s'ensuit, que tout ce que prêcherent les Apôtres, ce fut de croire que Jesus étoit le Messie, & de se repentir. En effet St. Pierre commença les fonctions de son Ministère en disant à ceux qui vouloient faire profession du Christianisme. Act. II. 38. Repentez-vous, & soyez baptisez au nom de Jesus-Christ. C'étoient-là justement les deux choses qu'ils devoient faire pour obtenir la remission de leurs péchez. savoir, s'incorporer dans le Royaume de Dieu, & faire profession ouverte d'être les Sujets de Jesus, qu'ils croyoient être k Messie, & qu'ils regardoient comme leur Seigneur & leur Roi, car c'est ce que signifioit, être baptisé en son Nom. Comme le Baptême étoit une Cérémonie connuë aux Juifs, par laquelle ceux qui abandonnoient le Paganisme, & faisoient profession de se soûmettre à la Loi de Moyse, étoient admis dans la République d'Israël, Notre Seigneur

gneur s'en servit aussi, afin que ce sût comme un Acte solemnel & visible, par lequel ceux qui le prenoient pour le Messie, qui le recevoient comme leur Roi, & faisoient prosession d'obéir à ses ordres, étoient requis comme ses Sujets dans son Royaume, lequel est appellé dans l'Evangile le Royaume de Dieu, mais qui est désigné par un autre nom dans les Asses & dans les Epitres des Apôtres, savoir par celui d'Eglise.

St. Pierre prêche encore la même Doctrine aux Juiss, Att. III. 19. Repentez-vous, leur dit-il, & convertissez-vous, asin que

.vos péchez soient effacez.

Pour savoir ce que c'est que cette Repentance, que la Nouvelle Alliance impose comme une des conditions que doivent remplir tous ceux qui auront part aux avantages attachez à cette Alliance, nous n'avons qu'à consulter l'Ecriture. C'est là que nous pourrons voir clairement, que ce n'est pas seulement une douleur qu'on ressent pour ses péchez passez, mais (ce qui est une suite narurelle de cette douleur, si elle est veritable & fincere) un renoncement actuel à ces péchez, qui engage à mener une vie nouvelle, & contraire à celle qu'on a mené auparavant. C'est pourquoi ces deux choses sont souvent jointes ensemble dans l'Ecriture, Repentez-vous, & vous convertiffez, dir St. Tom. I.

St. Pierre dans le Livre des Actes, Cb. III. 19. & St. Paul, Att. XXVI. J'ai annoncé à ceux de Damas, & aux Gentils qu'ils se re-

pentissent, & sé convertissent à Dieu.

Quelquefois aussi pour désigner la Repentance, les Ecrivains sacrez disent simplement se convertir, Matth. XIII. 15. Luc XXII. 32. ce qui est heureusement exprimé en d'autres termes par la nouveauté de vie. Car comme il est certain que celui qui sent une veritable tristesse à la vûë de ses péchez, & les a en horreur, ne sauroit manquer de s'en détourner, & d'y renoncer entiérement: l'un de ces deux Actes, qui ont. ensemble une liaison si naturelle, peut fort bien être mis pour marquer l'un & l'autre, comme on en voit souvent des exemples. La Repentance est donc une vive douleur que nous ressentons pour nos péchez passez. E une résolution sincère & effective, de conformer nos actions à la Loi de Dieu, autant qu'il est en notre pouvoir. Suivant cela, la Repentance ne consiste pas dans un simple acte de tristesse, (quoi qu'elle prenne sa dénomination de cet acte, qui est le prémier, & qui amene, pour ainsi dire, tous les autres) mais dans une application actuelle à faire des œuvres convenables à la repentance, & à obeir sincerement à la Loi de Jesus-Christ pendant tout le reste de notre vie. C'est ce que Jean Baptiste,

# RAISONNABLE. CHAP. XI. 227

le Prédicateur de la repentance, appelloit Matth. III. 8. faire des fruits dignes de repentance, & St. Paul dans le passage que nous venons de citer, (Att. XXVI. 20.) se repentir, se convertir à Dieu, & faire des œuvres convenables à la repentance. Ces œuvres qui doivent accompagner la Repentance, ne sont pas moins de l'essence de cette vertu, que la tristesse qu'on conçoit pour ses péchez

passez.

La Foi & la Repentance sont donc les deux Conditions indispensables de la Nouvelle Alliance, c'est-à-dire, que pour jouir des avantages qu'elle propose, il faut croire que Jesus est le Messe, & mener une bonne vie. Mais pour pouvoir mieux comprendre combien il est raisonnable, ou plûtôt nécessaire, de remplir ces deux Conditions, qui sont les seules, que l'Alliance de Grace impose à tous ceux qui voudront obtenir la Vie éternelle, il faut que nous fassions quelque restexion sur ce que nous avons dit, au commencement de cet Ouvrage, touchant l'Etat d'Adam, avant & après sa chute.

Adam étant le Fils de Dieu, tître que St.

Luc lui donne expressément dans son Evangile, Ch. III. 38. il sut fait à la ressemblance
à à Pimage de son Père, en ce qu'il étoit
immortel. Mais comme il viola le commanP 2 dement

dement qui lui fut donné par ce Père Célette, il encourut la peine qui étoit duë à sa désobérssance, il décout de cet état d'immortalité, & devint mortel. Après cela, Adam engendra des Ensans, qui furent faits à sa ressemblance à à sonimage, c'està-dire, qui furent mortels, comme leur Père.

Dieu cependant, par un effet de son infinie Misericorde, voulant que les hommes, mortels de leur nature, pussent jouir d'une Vie éternelle, envoya Jesus-Christ dans le Monde, lequel ayant été conçu, par la puissance immediate de Dieu. dans les flancs d'une Vierge, qui n'avoit point connu d'homme, étoit proprement le Fils de Dieu, selon ce que l'Ange dit à sa Mère, Luc I. 30-35. Le Saint Esprit surviendra en vous, & la vertu du Très-haut vous couvrira de son ombre: c'est pourquoi le fruit Saint qui naîtra de vous, sera appellé LE FILS DE DIEU. De sorte qu'étant le Fils de Dieu, il étoit immortel, comme son Père. ce que Jesus-Christ nous apprend lui-même, Jean V. 26. Comme le Père a la vie en luimême, il a aussi donné au Fils d'avoir la vie en lui-même.

Or que l'immortalité fasse partie de cette Image, par laquelle ceux qui ont été immediatement Fils de Dieu, n'ayant point

# RAISONNABLE. CHAP. XI. 229

cû d'autre Père que Dieu, ont été rendus femblables à leur Père, non seulement cela paroît probable par les Passages de la Génese que nous avons indiquez ci-dessus, touchant Adam, mais il me semble encore qu'on peut le recueillir de quelques expresfions du Nouveau Testament qui concernent Jesus, le Fils de Dieu. Ainsi dans l'Epître de St. Paul aux Colossiens, Ch. I. 15. il est appellé l'Image de Dieu invisible. Le mot d'invisible semble être mis-là, pour empêcher qu'on ne se figurât grossiérement que Jesus représentoit Dieu par quelque ressemblance corporelle ou visible, à la manière ordinaire des Images. Et pour nous faire comprendre le veritable sens de ces paroles, St. Paul ajoûte, que Jesus est le prémierné de toute créature, ce qui est expliqué encore plus nettement au verset 18. où il est appellé le premier-né d'entre les morts, par où il fait voir, qu'il est l'Image de Dieu invisible, que la Mort n'a point de puissance sur lui, mais qu'étant le Fils de Dieu & n'ayant point perdu cette Filiation par aucune fausse démarche, il est heritier de la Vie éternelle, comme Adam l'auroit été s'il eût continué de rendre à Dieu l'obéissance filiale qu'il lui Il semble que c'est encore dans le même sens que cet Apôtre employe le terme d'Image en d'autres endroits, commc

me dans son Epître aux Romains Chap. VIII. 29. Ceux qu'il a préconnus, il les a aussi prédestinez pour être conformes à l'Image de son Fils, afin qu'il fût le prémier-né entre plusieurs Frères. Cette Image à laquelle ils doivent être conformes, c'est, ce semble, l'Immortalité & la Vie éternelle. Car il est à remarquer, que dans ces deux passages St. Paul parle de la Résurrection; & qu'il nous dit que Christ est le prémier-né entre plusieurs Frères, ce divin Seigneur étant Fils de Dieu par naissance, & les autres ne l'étant que par adoption, comme nous le voyons dans ce même Chapitre, vs. 15-17 Vous avez reçu l'Esprit d'adoption, par lequel nous crions Abba, Père; Et c'est cet Esprit, qui rend lui-même témoignage à notre Esprit, que nous sommes Enfans de Dieu. Que si nous sommes Enfans, nous sommes aussi béritiers: béritiers, dis-je, de Dieu, & cobéritiers de Christ, pourvû toutefois que nous souffrions avec lui, afin que nous soyons glorifiez avec lui. voyons-nous, que Jesus-Christ ne dédaigne pas d'appeller ses Frères, ceux qui au jour du Jugement entreront en possession de la Vie éternelle par son moyen, Matth. XXV.40. Entant que vous avez rendu ces devoirs de charité aux moindres de mes Frères, c'est à moi-même que vous les avez rendus. seroit-ce point pour cela que dans le Nouveau RAISONNABLE. CHAP. XI. 231 veau Testament Dieu porte si souvent ce tître singulier, LE PERE, & si rarement, pour ne pas dire jamais, dans le Vieux? Ce qui fait dire à Notre Seigneur dans St. Matthieu, Ch. XI. 27. Que nul ne connoît le Père que le Fits, & celui a qui le Fils l'aura voulu reveler. Dicu a donc encore un Fils dans le Monde, qui est le prémier-né entre plusieurs Frères, & tous ceux qui ont l'honneur d'être ses frères peuvent dire présentement par l'Esprit d'adoption, Abba, Père. Et ainsi étant parvenus par son moyen à la gloire d'être ses Frères & les Enfans de Dieu, nous sommes faits participans, par voie d'adoption, de l'héritage, qui lui appartenoit par un droit naturel, comme étant le Fils de Dieu par naissance; Et cet héritage consiste dans une Vie éternelle. C'est ce que St. Paul confirme encore, lors qu'il ajoûte dans le Chapitre VIII. de son Epître aux Rom. vs. 23. Nous soupirons en nous-mêmes, en attendant l'adoption, savoir la Redemption de notre Corps: ce qui marque clairement que nos Corps. qui sont fragiles & Mortels, seront changez en des Corps Spirituels & Immortels au temps de la Résurrection, lors que ce Corps Mortel sera revêtu de l'Immortalité, comme St. Paul le dit positivement 1 Cor. XV. 54. ce qu'il exprime encore plus distinctement P 4 dans

dans ce même Chapitre, en ces termes, vs. 42--44. Il en arrivera de même dans la Résurrection des Morts: Le Corps est semé en Corruption, il ressulcitera en Incorruption. Il est semé en Deshonneur, il ressuscitera en Gloire: Il est semé en Foiblesse, il ressuscitera en Force: Il est semé Corps sensuel, il ressuscitera Corps Spirituel, &c. A quoi il ajoûte, vs. 49. Comme nous avons porté l'Image de l'Homme Terrestre, (c'est-à-dire, comme nous avons été Mortels, ainsi qu'Adam notre Père qui étoit Terrestre, duquel nous sommes descendus depuis qu'il fut chassé du Paradis) nous porterons aussi l'Image de l'Homme Céleste, & étant appellez, par voie d'Adoption, à jouir de sa Filiation & de son héritage, nous recevrons, en resuscitant, cette Adoption que nous attendons, & la Redemption de nos Corps, de sorte que conformes à son Image qui est l'Image du Père, nous deviendrons Immortels. Ecoutez ce que Jesus-Christ dit luimême sur ce sujet, Luc XX. 35, 36. Ceux qui seront jugez dignes d'avoir part à ce Sieclelà & à la Résurrection des Morts, ne prendront, ni ne seront pris en mariage. Car ils ne pourront plus mourir, parce qu'ils seront semblables aux Anges, & qu'ils seront FILS DE DIEU, étant Fils de la Resurrection. Et à l'égard de Jesus-Christ, on n'a qu'à VOIL

RAISONNABLE. CHAP. XI. 233 voir le raisonnement que Saint Paul fait dans le Livre des Attes, Chap. XIII. 32, 33 pour reconnoître, que la grande preuve que Jesus étoit le Fils de Dieu, c'étoit sa Résurrection. Ce fut alors que l'Image de son Père parut en lui, alors, dis-je, qu'il entra visiblement dans un état d'immortalité. Mais voici comment cet Apôtre établit cette verité: Nous vous annonçons, dit-il, l'accomplissement de la promesse qui a été faite à nos Pères, Dieu nous en ayant fait voir l'effet, à nous qui sommes leurs Enfans, en ressuscitant Fesus, selon qu'il est écrit dans le second Pseaume: Vous êtes mon Fils, je vous at engendré aujourd'hui.

Cela peut servir en quelque sorte, à expliquer l'immortalité des Enfans de Dieu, qui par-là sont semblables à leur Père, étant faits à son Image & à sa Ressemblance. Du reste, que Jesus sut originairement immortel, c'est ce qu'il déclare encore lui-même dans l'Evangile de Saint Jean, Ch. X. 18. où parlant de sa vie, il ajoûte: Nul ne me la ravit, mais c'est de moi-même que je la quitte. J'ai le pouvoir de la quitter, & j'ai le peuvoir de la reprendre. Puissance qu'il n'auroit pû avoir, s'il eût été un homme mortel, le Fils d'un homme, de la semence d'Adam, ou qu'il eût terni sa vie par quelque péché. Car les gagés du péché, c'est la Mor: : & celui qui a P۲

merité la mort pour ses propres déreglemens. ne sauroit donner sa vie pour un autre, comme Jesus-Christ déclare qu'il alloit le faire. En effet il étoit le Juste par excellence, At. VII. 72. Il n'avoit point connu le peché, 2 Cor. V.21. ou, comme dit St. Pierre 1 Ep. II. 22. il n'avoit commis aucun péché, & nulle parole trompeuse n'étoit jamais sortie de sa bouche. C'est pourquoi, comme la Mort est venuë par un Homme, la Résurrection des Morts doit venir aussi par un Homme. Car comme tous meurent en Adam, tous revivront aussi en Fesus-Christ, 1 Cor. XV. 21, 22.

Quant à la résolution que Jesus avoit prise de donner sa vie pour autrui, ce divin Sauveur nous en parle lui-même, Jean X. 17. C'est pour cela, dit-il, que mon Père m'aime, parce que je quitte ma vie pour la reprendrc. Et c'est de cette Obéissance & de ces Souffrances, qu'il a été recompensé par un Royaume, que son Père lui avoit préparé, comme il nous l'apprend lui-même, Luc XXII. 29. Recompense qu'il a eûe devant les yeux en souffrant la Mort, comme cela paroît clairement par cet endroit de l'Epître aux Hébreux, Ch. XII. 2. \* A cause de la joye

qui

<sup>\*</sup> J'ai suivi la Version Angloise, qui dans cet endroit est differente de celle de Mons, & de Geneve imprimée à Amsterdam en 1687, qu'on a changée

RAISONNABLE. CHAP. XI. 225 qui lui étoit proposée, il a souffert la Croix. ayant méprisé la bonte, & s'est assis à la Droite du Thrône de Dieu. Ce divin Sauveur parle lui même de ce Royaume qui lui a été donné en confideration de son Obeissance, de ses Souffrances, & de sa Mort, Jean XVII. 1-4. Jesus leva les yeux au Ciel, & dit: Pere, l'heure est venue, glorifiez votre Fils, afin que votre Fils vous glorifie, comme vous lui avez donné puissance sur toute chair, afin qu'il donne la Vie éternelle à tous ceux que vous lui avez donnez. Or la Vie éternelle consiste à vous connoître, vous qui êtes le seul vrai Dieu, & Jesus le Messie que vous avez envoyé. Je vous ai glorifié sur la Terre: J'ai achevé l'œuvre que vous m'avez donné à faire. St. Paul dit la même chose dans son Epîtreaux Philippiens, Ch. II. 8--11. Il s'est rabbaissé luimême, se rendant obéissant jusqu'à la mort, & jusqu'à la mort de la Croix. C'estpourquoi Dieu l'a souverainement élevé, & lui a donné un nom qui est au dessus de tout nom.

en plusieurs endroits sous prétexte d'en reformer le Langage. Mais quelquesois on y a changé ce qui ne devoit pas l'être, comme dans cet endroit où la vieille Version de Geneve avoit suivi le sens qu'a exprimé la Version Angloise, & qui paroit heaucoup plus juste comme on peut le voir dans les Notes de Grotius sur ce passage.

sfin qu'au nom de Jesus tout genou flechisse dans le Ciel, sur la Terre, & au dessous de la Terre; & que toute Langue confesse que Jesus-Christ est le Seigneur.

Vous voyez donc par-là, que Dieu destinoit à son Fils Jelus-Christ un Royaume, & un Royaume éternel dans les Cieux. Mais bien que tous doivent revivre en Jesus-Christ, comme ils meurent tous en Adam: bien que tous les hommes doivent retourner en vie au Dernier Jour, cependant comme ils ont tous péché, & sont par conséquent privez de la Gloire de Dieu, Rom. Chap. III. 23. (c'est-à-dire, incapables de parvenir au Royaume Céleste du Messie, qui est souvent appellé la Gloire de Dieu dans \* l'Ecriture: Car nul homme Injuste, c'est-a-dire qui a manqué à remplir parfaitement tous les devoirs de la Justice, ne sauroit être admis dans ce Royaume pour y jouir de la Vie Eternelle, selon ce que dit St. Paul I Cor. VI.9. Les Injustes n'hériteront point le Royaume de Dieu:) Comme, dis-je, tous les hommes ont péché, & que la Mort, qui est le gage du Péché, ne peut qu'être le partage de tous ceux qui ont violé les saints Commandemens de Dieu; ç'auroit été

Voy. Rom. V. 2. XV. 7. & II. 7. Matth. XVI. 27. & Marc VIII. 38.

RAISONNABLE. CHAP. XI. 237 été en vain que le Fils de Dieu seroit venu dans le Monde, pour y jetter les fondemens d'un Royaume, & se faire un Peuple élu, si ceux-là même qu'il auroit choisis, fe trouvant coupables lors qu'ils comparoîtroient au dernier Jour devant le Thrône du luge de tous les hommes, au lieu d'obtenir la Vie Eternelle dans le Royaume qu'il leur avoit préparé, devoient recevoir la Mort qui est la juste recompense du Péché. Cette seconde Mort n'auroit laissé aucun Sujet à Jesus-Christ; & bien loin que son Thrône fût environné de ces millions de millions dont il est parlé \* dans l'Apocalypse, il n'en seroit pas resté un seul pour chanter ce Cantique en son Nom, A celui qui est assis sur le Thrône & à l'Agneau, bénediction, honneur, gloire & puissance dans les Siécles des Siécles. Dieu donc touché de compassion envers le Genre Humain, & voulant établir un Royaume à son Fils , & le fournir de Sujets de toutes les Tribus, de toutes les Langues, de tous les Peuples & de toutes les Nations du Monde, sit cette proposition aux Enfans des hommes, que tous ceux d'entr'eux qui croiroient que son Fils Jesus, qu'il envoyoit dans le Monde, est le Messie, le Liberateur qui avoit été

pro-

promis, obtiendroient le pardon de tous leurs péchez passez, de leur désobéissance & de leur rebellion, & que, s'ils s'appliquoient à l'avenir à obeir fincerement à ses Loix aussi exactement qu'ils pourroient, les péchez de pure fragilité qu'ils viendroient à commettre dans la suite, leur seroient pardonnez aussi bien que ceux qu'ils auroient déja commis, & cela en confideration de son Fils, parce qu'ils se seroient donnez à lui pour être ses fidèles Sujets: Qu'ainsi leur Foi, qui les auroit engagez à se faire baptiser en son Nom, (c'est-àdire, à s'incorporer dans le Royaume de Jesus, reconnu pour le Messie, à faire profession d'être du nombre de ses Sujets. & par conséquent à vivre d'une manière conforme aux Loix de ce Royaume) que leur Foi, dis-je, leur seroit imputée à Justice, c'est-à-dire, suppléeroit au défaut d'une entiére obéissance auprès de Dieu, qui en accordant à cette Foi le Privilege de leur renir lieu de Justice, ou d'une obéissance parfaite, les justifia, ou les rendit justes, & capables par cela même d'obtenir la Vie Erernelle.

Or que ce soit là la Foi, par laquelle Dieu, par un pur effet de sa Grace, justifie l'homme pécheur, (car c'est Dieu seul qui justifie, comme nous l'assure St. Paul, Rom. VIII.

# RAISONNABLE. CHAP. XI. 239 VIII. 32. & III. 29.) c'est ce que nous avons déja montré en examinant dans toute l'Histoire de Jesus-Christ & des Apôtres, contenue dans les Evangiles & dans le Livre des Attes, à quoi se reduit ce que lui & ses Apôtres ont prêché & proposé aux hommes pour être l'objet de leur Foi. devons faire voir présentement, qu'outre la nécessité qui leur est imposée de croire, que Jesus est le Messie, leur Roi, il faut de plus, que ceux qui veulent jouir des privileges & des biens de son Royaume, & avoir, pour ainsi dire, des assûrances d'y être admis, s'y introduisent eux-mêmes, & qu'après s'y être comme naturalisez, & incorporez solemnellement par le Baptême, ils vivent d'une manière conforme aux Loix qui y sont établies, comme bons & veritables Sujets. Car, s'ils croyoient que Jesus fût le Messie. & qu'ils le reconnussent pour leur Roi. mais que du reste ils refusassent d'obéir à ses ordres, & ne voulussent point qu'il regnât fur eux, ce seroient des Sujets rebelles, entiérement indignes de son amour, & Dieu ne les justifieroit point en consideration d'une Foi qui ne serviroit qu'à les rendre plus coupables, & qui tendroit directement à renverser le Regne & les desseins du Messie, Lequel, dit St. Paul Tit. II. 14.

s'est livré lui-même pour nous, asin de nous ra-

cbe-

cheter de toute iniquité, & de nous purisser pour se faire un Peuple particulierement consacré à son service, & fervent dans les bonnes œuvres. C'estpourquoi le même Apôtre dit aux Galates, (Cb. V. 6.) Que c'est la Foi qui sauve, mais une Foi agissante par la Charité. Et pour être pleinement convaincu que la Foi sans les Oeuvres, c'est-à-dire, denuée de ces œuvres que produit une obéissance sincère aux commandemens & à la volonté de Jesus-Christ, ne suffit pas pour nous justifier auprès de Dieu, on n'a qu'à consulter St. Jacques qui le fait voir au long dans son Epître, Cb. II.

Et en effet, cela ne sauroit être autrement, car la Vie (j'entens une Vie éternelle) n'étant la recompense que de la Justice, parce que Dieu, dont les yeux sont trop purs pour faire cas de l'Iniquité, n'accorde une pareille recompense qu'à ceux-là seulement qui ne sont entachez d'aucun péché, il est impossible qu'il justifie ceux qui ne font paroître aucun amour pour la Justice, quelque Foi qu'ils puissent avoir d'ailleurs. Justifier de semblables Croyans, ç'auroit été favoriser l'Injustice, qui est si contraire à la Pureté de Dieu: ç'auroit été détruire la Loi Eternelle du Juste, laquelle est sainte, & honne par elle-même, & dont aucun article n'a étéaboli ou revoqué, ni ne peut l'être, tant que

RAISONNABLE. CHAP.XI. 247 que Dieu sera un Dieu Saint & Juste, & l'Homme une Créature raisonnable. Comme les devoirs de cette Loi sont fondez sur la propre nature de Dieu, ils sont d'une obligation éternelle, de sorte qu'on ne peut abroger cette Loi ni dispenser les hommes de l'observer, sans changer la nature des choses, sans confondre le Juste avec l'Injuste... & sans introduire & autoriser l'irregularité. la confusion. & le déserdre dans le Monde. Or ce n'est point là la fin pour laquelle Jesus-Christ a paru sur la Terre. Au contraire, il y est venu pour retirer les hommes de la depravation où ils étoient engagez, & pour s'établir un Nouveau Royaume composé de tous ceux qui voudroient reformer leur vie, & porter des fruits dignes de repentance.

La Loi éternelle du Juste est la Loi de ce Royaume aussi bien que de tout le Genre Humain, & ce sera sur cette même Loi que tous les hommes seront jugez au dernier Jour. Mais du reste ceux qui auront cru que Jesus-Christ est le Messie, qui l'auront reconnu pour leur Roi, & qui se seront appliquez sincerement à la Justice, en obéissant à ses saintes Loix, jouïront de cet important privilege que leurs péchez passez ne leur seront point imputez, & que la Foi qu'ils auront en ce divin Sauveur, leur tientom. I.

dra lieu d'obéissance, sors qu'ils violeront ces Loix par fragilité & par soiblesse, lors que ceux d'entr'eux qui auront été convertis, viendront à tomber dans le péché, pourvû que d'ailleurs ils soient affamez & alterez de la Justice, ou d'une parfaite obéissance, & qu'ils ne s'abandonnent point à des actes de rebellion contre les Loix de ce Royaume dans lequel ils sont entrez.

Et veritablements seins n'attendoit pas de ses Sujets une obéissance parfaite, exempte de toute sorte de défauts. Il connoissoit fort bien notre nature, & la foiblesse de notre temperament, & c'est pour suppléer à ce défaut qu'il a été envoyé dans le Mon-D'ailleurs, une obéissance parfaite est la Justice qu'exigeoit la Loi des Oeuvres. & sous cette Alliance, la recompense auroit été donnée comme une chose dûë, & non pas comme une grace, de forte que ceux qui auroient été dans ce cas, n'auroient pas eu besoin de Foi pour leur tenir lieu de Justice. Ils se seroient soûtenus par euxmêmes: Etant déja Justes, il n'auroit pas été nécessaire qu'on leur eût proposé comme une grace de croire que Jesus est le Messie, de le reconnoître pour leur Roi, & de devenir ses Sujets. Du reste il est aisé de voir que Jesus-Christ exige de ses Disciples qu'ils obéissent sincerement à ses Loix:

c'est

RAISON NABLE. CHAP.XI. 243 c'est ce qui paroît, dis-je, par les Loix qu'il donne lui-même, (à moins qu'on ne suppose qu'il publie ces Loix & en recommande la pratique, sculement afin qu'elles soient violées & soulées aux pieds) & par la sen-

tence qu'il prononcera lors qu'il viendra juger les hommes au dernier Jour.

La Foi qu'exigeoit l'Evangile confistoit à croire, que lesus étoit le Messie, l'Oint que Dieu avoit promis au Monde. Parmi les Iuifs (auxquels les Promesses & les Propheties qui regardoient le Messie, avoient été communiquées plus immediatement qu'à aucun autre Peuple) on avoit accoûtumé d'oindre trois sortes de personnes. qu'on les installoit dans trois Offices confiderables, qui étoient ceux de Sacrificateur, de Prophete, & de Roi. Mais quoi que ces trois Offices soient attribuez à lesus-Christ dans les Saintes Ecritures, cependant il ne me souvient pas, que jamais il prenne lui-même le tître de Sacrificateur, ou eu'il fassemention d'aucune chose qui se rapporte à sa Sacrificature. Il n'appuye pas non plus beaucoup sur son Office de Prophete, & n'en parle qu'une ou deux fois, comme en passant. Mais pour l'Evangile, ou les heureuses nouvelles du Regne du Messie, c'est ce qu'il prend à tache d'annoncer au Monde, & c'est dequoi il fait sa grande & sa plus

importante affaire. Or il pressoit ainsi ce point non seulement à cause que c'étoit là ce qui s'accordoit, le mieux avec l'esperance des Juifs, qui attendant leur Messie, se le representoient particulierement sous l'idée d'un puissant Roi qui viendroit à eux pour être leur Liberateur, mais encore, parce que rien ne répondoit plus directement à la fin principale de sa Venuë, qui étoit d'être Roi, & d'être reçu comme tel par ceux qui voudroient être ses Sujets dans le Royaume qu'il venoit établir. Et quoi qu'il ne s'attribuât pas directement le tître de Roi, jusques à ce qu'il fut en prison & entre les mains de Pilate, il est pourtant certain, que c'étoit une chose ordinaire & établie parmi les Juifs de désigner le Messie par les tîtres de Roi, & de Roi d'Israël. Voyez Jean I. 50. Luc XIX. 38. comparé avec Matth. XXI. 9. Et Marc XI. 9. Jean XII, 12. Matth. XXI. 7. Luc XXIII. 2. comparé avec Matth. XXVII. 11. Et Jean XVIII. 33-37. Marc XV. 12. comparé avec Matth. XXVII. 22. & 42.

#### CHAPITRE XII.

Où l'on fait voir, que Jesus-Christ propose des Loix à ceux qui veulent être du nombre de ses Sujets, asin qu'ils s'appliquent avec soin à les observer. La même obligation est fortement inculquée dans les Ecrits des Apôtres, & clairement établie par la manière dont Jesus-Christ lui-même jugera les hommes au Dernier Jour.

Ous venons de prouver dans le Cha-Ppitre précedent, que pour jouir des avantages de l'Alliance de Grace, on n'est pas moins obligé de bien vivre, que de croire en Jesus-Christ. Mais pour voir plus distinctement en quoi consiste ce que doivent faire ceux qui croyent que Jesus est k Messie, & qui le reconnoissent pour leur. Roi, afin de pouvoir être faits participans avec lui de la Gloire de son Royaume, examinons les Loix qu'il leur donne & dont il leur impose l'observation, & joignons à cet examen l'Arrêt qu'il prononcera lui-même, lors qu'étant assis sur son Thrône, ils comparoîtront devant lui, pour recevoir chacun sa Sentence de la bouche de ce juste Juge des Hommes. Nous

Nous avons déja vû ce que ce divin Maître proposoit à croire à ses Sectateurs, en examinant pié-à-pié les Prédications qu'il a faites lui-même & celles de ses Apôtres, telles qu'elles ont été recueillies dans l'Hiscoire des Quatre Evangelistes & dans les Attes des Apôtres. Nous allons suivre la même methode, pour voir exactement & nettement, si Jesus-Christ exigeoit de ceux qui le croyoient le Messie, quelque autre chole que cette Foi, & ce que ce pouvoit être. Comme il est Roi, nous reconnoîtrons aux Commandemens qu'il donne, ce qu'il attend de ses Sujets, car s'il ne s'attendoit à aucune obéissance de leur part, ses commandemens ne seroient qu'un simple ieu, & s'il n'y avoit aucune peine pour ceux qui les violeroient, ses Loix ne seroient pas les Loix d'un Roi, qui eût l'autorité de donner des ordres & le pouvoir de châtier ceux , qui les enfraindroient : ce ne seroient que des paroles perduës, des discours frivoles, fans force & sans conséquence.

Nous connoîtrons donc par les Commandemens de Jesus-Christ, (s'il y en a qu'il ait prescrit lui-même) quels sont les devoirs qu'il a imposez à tous ceux qui doivent recevoir la Vie Exernelle dans son Royaume Céleste. Et en ceci nous ne saurions nous méprendre. Tout ce que nous tenons de

RAISONNABLE. CHAP. XII. 247

sa part & qui est sorti de sa propre bouche, & sur tout lors qu'il le repete diverses sois, en disserens lieux, & en disserens termes, nous devons le recevoir sans hésiter, & sans y faire aucune opposition. Je passerai tout ce qui a été dit par Jean Baptiste ou par quelque autre, avant que Jesus-Christ eût commencé de faire les sonctions de son Ministère, & d'annoncer publiquement les Loix de son Royaume.

Ce divin Docteur commença donc ses prédications par exhorter les hommes à se repentir; c'est ce que St. Matthieu remarque expressément, Chap. IV. 17. Depuis ce temps-là, dit-il, Jesus commença à précher en disant: Repentez-vous, car le Royaume des Cieux est proche. Et dans St. Luc, (Ch. V. 32.) it dit aux Scribes & aux Pharistens Je ne suis pas venu pour appeller les Justes, (car ceux qui étoient tels effectivement, bien loin d'avoir besoin d'assistance, avoient droit à l'Arbre de Vie) mais pour appeller les pécheurs à la Repentance.

Dans le Sermon qu'il fit sur la Montagne, Luc VI. & Matth. V, &c. il recommande à ses Auditeurs d'être en exemple aux autres hommes par leurs bonnes œuvres: Que votre lumière luise devant les bommes, afin que voyant vos bonnes œuvres, ils glorisient votre Père qui est dans les Cieux, Matth. V.

Q4

15. Et afin qu'ils pussent savoir pourquoi il étoit venu dans le Monde, & ce qu'il attendoit d'eux il leur dit, vs. 17--20. Ne pensez pas que je sois venu détruire la Loi, ou les Prophetes: Je ne suis pas venu les détruire, mais les accomplir, ou, les rendre complets, en vous les proposant selon le sens veritable & exact qu'ils doivent avoir. C'est ce qu'il confirme d'abord : après quoi il donne une nouvelle force à tous les Préceptes de Morale, qui sont contenus dans le Vieux Testament. \* Car je vous dis en verité, que le Ciel. & la Terre passeront pluist que tout ce qui est dans la Loi ne soit accompli jusqu'à un seul jora & à un seul point. Celui donc qui violera l'un de ces moindres commandemens & qui apprendra aux hommes à les violer, sera le dernier, c'est-à-dire, ne sera point admis, dans le Royaume des Cieux : vs. 20. Je vous dis que si votre Justice, c'est-à-dire, votre obéissance à la Loi éternelle de la Justice, n'est plus pleine & plus parfaite que celle des Scribes & des Pharisiens, vous n'entrerez point dans le Royaume des Cieux. Ensuite il s'attache à prouver à ses Auditeurs ce qu'il venoit de dire au verset 17. Qu'il étoit venu pour perfectionner la Loi, savoir, en exposant clairement & pleinement le veritable sens qu'elle renfermoit, dégagé des interpretations corrompues &

# RAISONNABLE CHAP. XII. 249 pernicieuses des Scribes & des Pharisiens. vs. 22-26. Ainsi il leur dit, que non seulement il est défendu de tuer, mais aussi de se mettre en colére sans sujet, & de s'emporter à des paroles de mépris. Il leur commande de se reconcilier avec leurs adversaires, & de leur vouloir du bien; & cela sous peine d'être condamnez. Dans l'autre partie de ce Sermon, qu'on peut lire dans St. Luc Ch. VI. & plus au long dans St. Matthieu Ch. V, VI, VII. ce divin Docteur défend non seulement l'impureté actuelle, mais tous les desirs déreglez, sous peine du Feu de l'Enfer. Il défend les divorces mal fondez, & les fermens dans la Conversation, aussi bien que les Parjures devant les Tribunaux. Il défend dese vanger, de rendre le mal pour le mal, de faire parade de sa Liberalité envers les pauvres, de sa dévotion & de ses scûnes: & d'user de vaines redites dans ses Priéres. Il condamne l'avarice, le trop d'attachement aux choses du Monde, & l'envie de juger mal d'autrui. D'un autre côté, il nous ordonne d'aimer nos Ennemis, de faire du bien à ceux qui nous haissent, de benir ceux qui nous persecutent, de prier pour ceux qui nous maltraitent, de souffrir patiemment & avec douceur les injures qu'on nous fait, de pardonner à ceux qui nous of-

be- ·

besoin de notre assistance & de compatir à leurs maux. Et enfin, il ajoûte à tous ces préceptes particuliers, cette Regle générale. qu'on ne peut assez estimer : Toutes les choses que vous voulez que les hommes vous fassent. faites-les leur semblablement, car c'est là la Loi & les Prophetes, Matth. VII. 12. Et pour faire voir qu'il recommande fortement toutes ces Loix, & qu'il attend qu'on les execute avec soin, il dit à ceux qui l'écoutent, Luc VI. 35. que s'ils font ce qu'il leur prescrit, Leur RECOMPENSE sera très-grande. & qu'ils seront les Enfans du Très-haut. Et à tout cela il joint, vers la fin de son Discours, cette déclaration solemnelle, par où il montre bien clairement, qu'on ne peut se dispenser d'executer ses ordres, Pourquoi m'appellez-vous Seigneur, Seigneur, & ne faites point ce que je dis? Si vous ne m'obeissez pas, c'est en vain que vous me reconnoissez pour le Messie votre Roi. Tous ceux qui me disent, Seigneur, Seigneur, n'entreront point dans le Royaume des Cieux, ou ne seront point les Enfans de Dieu: mais celui qui fait la volonté de mon Père qui est aux Cieux. Quant à ces Sujets désobéissans, ils auront beau avoir prophetisé & fait des Miracles en mon Nom, je leur dirai au Jour du Jugement: Retirez-vous de moi, vous qui vivez dans l'iniquité, Je ne vous connois point.

Nous

# RAISONNABLE.CHAP.XII. 271.

Nous voyons dans St. Matthieu, Ch. XII. que quelqu'un ayant dit à Jesus, Que sa Mère & ses Frères demandoient à lui parler, il étendit sa main sur ses Disciples, & dit: Voici ma Mère & mes Frères, car quiconque fait la volonté de mon Père qui est aux Cieux, celui-là est mon Frère, ma Sœur & ma Mère. De forte que ceux qui negligeoient de faire la volonté de son Père Celeste, ne pouvoient point être ses Enfans par adoption, ni participer avec Jesus-Christ à l'heritage d'une Vie éternelle.

Les Pharisiens trouvant à redire, (Matth. XV. & Marc VII.) que ses Disciples mangeassent sans avoir lavé leurs mains, il prit occasion de là de donner cette instruction à ses Apôtres: Ne comprenez-vous pas, que tout ce qui entre du debors dans l'homme, ne peut le souiller, parce que cela ne va pas dans son reur, mais dans son ventre? Ce qui souille l'homme , c'est ce qui sort de l'homme même : Car c'est du dedans du Cœur des bommes que sortent les mauvaises Pensées, les Adultères, les Fornications, les Homicides, les Larcins, l'Avarice, les Méchancetez, la Fourberie, la Dissolution. l'Oeuil envieux, les Médisances, l'Orqueuil. le Dereglement \*. Tous ces maux sortent du dedans & souillent l'Homme.

Ailleurs, Jesus commande de renoncer

<sup>\*</sup> A' P postin.

à soi-même & de s'exposer aux souffrances & à toute sorte de dangers, plûtôt que de le renier: & cela sous peine de perdre son Ame, qui est d'un plus grand prix que le Monde entier. C'est ce qu'on peut voir dans St. Matthieu Cb. XVI. 24-27. & dans les passages paralleles, Mare VIII. & Luc IX.

Les Apôtres disputant entr'eux, qui seroit le plus grand dans le Royaume du Messie, Matth. XVIII. 1. voici comment Jesus
termina ce differend, Marc IX. 35. Si
quelqu'un, dit-il, veut être le prémier il doit
être le dernier de tous, & le serviteur de
tous; & ayant mis un Enfant au milieu
d'eux, il ajoûta, Matth. XVIII. 3. Je vous
dis en verité, que si vous ne vous convertissez,
& si vous ne devenez semblables à de petits
Enfans, vous n'entrerez point dans le Royaume
des Cieux.

Matth. XVIII. 17.&c. Si votre Frère a péché contre vous, allez lui representer sa faute en particulier entre vous & lui. S'il vous écoute, vous aurez gagné votre Frère. Mais s'il ne vous écoute point, prenez encore avec vous une ou deux personnes, asin que tout soit consirmé par l'autorité de deux outrois temoins. Que s'il ne les écoute pas non plus, dites-le à l'Eglise: Et s'il n'écoute pas l'Eglise, qu'il soit à votre égard comme un Payen & un Publicain. Ensuite, vs. 21. Pierre lui ayant dit,

# RAISONNABLE. CHAP.XII. 252

Seigneur, combien de fois pardonnerai-je à mon Frère, lors qu'il aura péché contre moi? Sera-ce jusques à sept fois? Et Jesus lui répondit: Je ne vous dis pas jusques à sept fois, mais jusques à septante fois sept fois. Sur cela Jesus ayant raconté la Parabole du Serviteur, qui après avoir reçu de son Maître une grace très-considerable, ne laissa pas de maltraiter son Compagnon avec la dernière rigueur, il finit par ces paroles, vs. 34 Le Maître de ce Serviteur ému de colére, le livra entre les mains des Bourreaux, jusqu'à ce qu'il payât tout ce qu'il lui devoit. C'est ainsi que vous traitera mon Père celeste, si chacun de vous ne pardonne à son frère du sond du cœur.

Luc X. 25. Un Docteur de la Loi lui ayant fait cette Quession, Que faut-il que je fasse pour beriter la Vie Eternelle? Jesus lui dit, Que porte la Loi, Qu'y lisez-vous? Et le Docteur répondit: Vous aimerez le Seigneur votre Dieu de tout votre cœur, de toute votre ame, de toutes vos forces, & de tout votre esprit, & votre Prochain comme vous-même. Jesus lui dit: Vous avez fort bien répondu: Faites sela & vous vivrez. Ce même Docteur ayant oui la Parabole que Notre Seigneur lui raconta du Samaritain charitable, sut forcé d'avoûër que celui qui avoit exercé la misericorde, étoit le Prochain de celui qui en avoit ressenti les essets; & Jesus le renvoya aveç

254 LE CHRISTIANISME eet ordre, vs. 37. Allez donc; & faites de même.

Luc XI. 41. Donnez l'aumône de ce que vous avez, & toutes choses vous seront pures.

Luc XII. 17. Ayez soin de vous bien garder de toute Avarice. vs. 22. &c. Ne vous met-Bez point en peine pour votre vie . où vous trouverez dequoi manger, ni pour vetre Corps, où vous trouverez dequoi vous vêtir: N'apprehendez point de tomber dans la nécessité: Car il a plû à votre Père de vous donner le Royaume. Vendez ce que vous avez, & le donnez en aumône. Faites-vous des bourses qui ne s'usent point par le temps. Amassez dans le Ciel un Ibrésor qui no perisse jamais. Car où est votre Thrésor, là est aussi votre cœur. Que vos reins soient ceints, & vos lampes allumées, Et soyez semblables à ceux qui attendent que leur Maître retourne des Nôces. Heureum ces Serviteurs que le Mastre à son arrivée trouvera veillans. Heureux le Serviteur que le Mastre aura établi sur sa Famille, pour distribuer à chacun sa mesure de bled en son temps, & qu'il trouvera à son arrivée agissant de la sorte. Je vous dis en verité, qu'il l'établira sur tous ses biens. Mais s ce Serviteur dit en lui même: Mon Maître tarde à venir; & qu'il commence à battre les Serviteurs & les Servantes, à manger, à boire & à s'enyorer : Le Maître de ce Serviteur viendra

RAISONNABLE. CHAP. XII. 255
au jour qu'il ne s'y attend pas & à l'heure
qu'il ne fait pas: Il le separera, & le traitera de même que les Infidèles. Or ce Serviteur qui aura sú la volonté de son Maêtre, &
qui néanmoins ne se sera point tenu prêt, &
n'aura pas fait ce qu'il desiroit de lui, sera
battu de plusieurs coups. Mais celui qui ne l'aura pas suë, & qui aura fait des choses qui meritent châtiment, sera moins battu. On redemandera beaucoup de celui à qui on aura donné
beaucoup, & on fera rendre un plus grand compte à celui à qui on aura consié plus de choses.

Luc XIV. 11. Quiconque s'éleve, sera abaissé; & quiconque s'abaisse, sera élevé.

Vcrs. 12. Lors que vous donnerez à diner eu à souper, n'y conviez ni vos amis, ni vos frères, ni vos parens, ni vos voisins qui seront riches, de peur qu'ils ne vous invitent aussi à leur tour, & qu'ainsi ils ne vous rendent ce qu'ils avoient reçu de vous. Mais lors que vous faites un festin, conviez-y les pauvres, les estropiez, les boiteux & les aveugles: Et vous serez beureux de ce qu'ils n'auront pas le moyen de vous le rendre, car cela vous sera rendu en la Resurrestion des Justes.

Vers. 33. Ainsi quiconque d'entre vous ne renonce pas à tout ce qu'il a, ne peut être mon Disciple.

Luc XVI. 9. Je vous dis: Faites-vous des

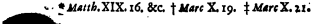
amis des Richesses iniques, afin que lors que vous viendrez à manquer, ils vous reçoivent + dans les Tabernacles éternels. Si vous n'avez été fidèl s dans les richesses iuiques, qui voudra vous confier les veritables? Et si vous n'avez pas été fidèles dans un bien étranger, qui vous donnera le vô!re propre?

Luc XVII. 3. Si votre Frère péche contre vous, reprenez-le; & s'il se repent, pardonnez-lui. Et s'il péche contre vous sept fois le jour, & que sept fois le jour il revienne vous grouver, & vous dise, Je me répens, pardon-

nez-lui.

Luc XVIII. 1. Il leur dit aussi une parabele pour faire voir qu'il faut toujours prier . &. ne se lasser point de le faire.

Vers, 18. Un homme de qualité lui vint faire cette demande: Maître, que faut-il que je fasse pour acquerir la Vie Eternelle? Et Jesus lui répondit: \* Si vous voulez entrer dans la Vie, gardez les commandemens. Quels commandemens, lui dit-il? Jesus lui dit: Vous ne tuerez point; Vous ne commettrez point d'adultère; Vous ne déroberez point; Vous ne direz point de faux temoignage ; † Vous ne fereztort à personne; Honorez votre Père & voere Mère: & Aimez votre Prochain comme vous-même. Il lui répondit: J'ai gardé tous ces Commandemens dès ma jeunesse. Et + Jesus jet-



RAISONNABLE. CHAP. XII. 257 jettant la vuë sur lui, l'aima, & lui dit: Il vous manque encore une chose. Allez, vendez tout ce que vous avez, & le donnez aux Pauvres, & vous aurez un thresor dans le Ciel: puis venez, & suivez-moi. Pour bien entendre ce Passage, il faut remarquer, que ce Jenne-homme demande à Notre Seigneur ce qu'il doit faire pour être actuellement admis dans le Royaume du Messie. une opinion reçue parmi les Juifs, que, lors que le Messie viendroit, ceux de leur Nation qui le recevroient, ne mourroient point, mais qu'ils jouiroient avec lui d'une vie éternelle, aussi bien que ceux qui seroient déja morts, lesquels ce divin Seigneur rappelleroit alors à la vie. Cela posé, Jesus-Christ voulant répondre à la Demande de ce Jeune-homme, lui dit, que pour obtenir la Vie Eternelle dans le Royaume du Messie, il faut qu'il garde les Commande-Et ayant fait sur cela une énumeration des principaux Préceptes de la Loi, le Jeune-homme lui dît, qu'il les avoit observez dès sa jeunesse. Et à cause de cela, dit le Texte, Jesus eût de l'amour pour lui. Mais ce divin Seigneur voulant éprouver s'il croyoit veritablement qu'il fût le Messie, & s'il étoit résolu à le reconnoître pour son Roi, & à lui obéir en cette qualité, il lui ordonne de donner aux Pauvres tout ce qu'il Tom . 1.

# \$18 LE CHRISTIANISME

a, & de venir ensuite après lui; & il lui déclare qu'en ce cas-là il aura un thrétor dans les Cieux. Tel est, à mon avis, le sens de ce Passage. Ainsi, l'on ne doit pas regarder l'ordre que Jesus-Christ donne à ce Jeune-homme, de vendre tout ce qu'il a, & de le donner aux Pauvres, comme une Loi générale & constante de son Royaume, mais comme un commandement particulier qu'il sui fait pour l'éprouver, asin de voir s'il eroyoit veritablement qu'il sût le Messe, & a'il étoit prêt à executer ses Ordres, & à quitter tout pour le suivre, lors que lui qui étoit son Roi, lui ordonnoit de le saire.

Aussi voyons-nous dans St. Luc, Ch. XIX. 14. que Notre Seigneur parlant des Juiss qui ne le recevoient pas en qualité de Messie, leur met ces paroles dans la bouche: Nous ne voulons point que Celui-ci regne sur nous. Ce qui fait voir, qu'il ne suffit pas de croire, que Jesus est le Messie, si nous n'obérisons en même temps à ses Loix, & ne le recevons pour notre Roi, afin qu'il regne actuellement sur nous.

Nous voyons dans St. Matth. Chap. XXII. 11-13 qu'on jetta dans les Ténebres exterieures celui qui n'avoit point de Robe nupriale, quoi qu'il eût été convié aux Nôces & qu'il y fût venu. Il est visible que par cette Robe Napitale il faut entendre ici les

RAISONNABLE. CHAP.XII. 250 bonnes œuvres. Cette Robe qui est d'un fin lin, pur & éclattant, comme dit S. Jean dans l'Apocalypse Cb. XIX. 8. ce sont les \* actions jufies des Saints; ou, comme s'en exprime S. Paul Eph. IV. 1. c'est une conduite diene de la vocation à laquelle nous avons été appellez. Cela paroît par la Parabole même: Le Royaume des Cieux, dit Notre Seigneur, vf. 2. eft semblable à un Roi qui voulut faire les nôces de son Fils. Or entre ceux qui furent conviez il distingue trois sortes de personnes. 1. Ceux qui furent conviez, & qui ne vinrent point, c'est-à-dire, Ceux à qui l'on annonça l'Evangile, cette heureuse nouvelle du Royaume de Dieu, mais qui ne crurent point. 2. Ceux qui vinrent aux Nôces, mais qui n'avoient point de Robe Nuptiale, c'est-à-dire, Qui croyoient bien que Iesus étoit le Messie, mais qui n'étoient point revêtus, pour ainsi dire, d'une veritable repentance & d'un sincere amendement de vie, qui n'étoient point ornez de ces vertus, dont St. Paul recommande la pratique dans son Epître aux Colossiens Ch. III. vs. 12. &c. 3. Enfin Jesus-Christ parle dans cette Parabole de ceux qui furent invitez aux Nôces, qui y vinrent, & qui eurent une Robe Nuptiale, Qui écouterent l'Evangile, qui reçurent le Seigneur Jesus R 2 pour

pour le Messie; & obéirent sincerement à ses Loix. Ces trois differens ordres de personnes sont désignez clairement dans cet endroit; & il n'y eut que les derniers qui eurent l'avantage d'être admis dans le Royaume qui

leur étoit prépiré.

Matth. XXIII. 8. &c. Ne vous faites point appeller Mastres, parce que vous n'avez qu'un seul Maître, qui est le Messie, & que vous êtes tous Frères. N'appellez personne sur la terre votre Père, parce que vous n'avez qu'un Père, qui est dans les Cieux. Celui qui est le plus grand parmi vous, sera le serviteur des autres. Car quiconque s'élevera sera abaissé; & quiconque s'abaissera, sera élevé.

Luc XXI. 34. Prenez garde à vous, de peur que vos cœurs ne s'appe/antissent par l'excès des viandes & du vin, & par les inquietu-

des de cette vie.

Luc XXII. 25. Jesus leur dit: Les Rois des Nations les traitent avec empire; & ceux qui ont autorité sur elles, en sont appellez les Bienfaicteurs. Qu'il n'en soit pas de même parmi vous. Mais que celui qui est le plus grand, devienne comme le moindre; & celui qui gouverne, comme celui qui sert.

Jean XIII 34. Je vous donne un commandement nouveau, de vous aimer les uns les autres, afin que vous vous entr'aimiez comme je vous ai aimez. C'est à cela que tous connos-



#### RAISONNABLE. CHAP. XII. 261

tront que vous êtes mes Disciples, si vous avez de l'amour les uns pour les autres. Ce Commandement de s'aimer l'un l'autre, est encore repeté dans le Chapitre XV. vs. 12.

Jean XIV. 15. Si vous m'aimez, gardez mes commandemens. Vers. 21. Celui qui a requi mes Commandemens, & qui les garde, est celui-là qui m'aime. Et celui qui m'aime, sera aimé de mon Père: je l'aimerai aussi, & je me découvrirai à lui. Vers. 23. Si quelqu'un m'aime, il gardera ma parole. Vers. 24. Celui qui ne m'aime point, ne garde point mes paroles.

Jean XV.8. La gloire de mon Père est que vous rapportiez heaucoup de fruits: C'est parlà que vous serez mes Disciples. Vers. 14. Vous serez mes Amis, si vous faites ce que je vous commande.

Par tout ce que nous venons de voir, il paroît, que Jesus-Christ n'a pas seulement confirmé la Loi Morale, & demêlé ses Préceptes d'avec les fausses explications des Scribes. & des Pharisiens, en faisant voir quelle est leur veritable étendue, & l'obligation où l'on est de les observer: mais qu'outre cela il impose, par occasion, à ses Disciples la nécessité d'obeïr à la plûpart des préceptes qu'il leur donne de nouveau, en leur proposant des recompenses

& des châtimens dans l'autre Monde, qui surpassent tout ce qu'on en fauroit dire, se-Ion qu'ils seront exacts observateurs, ou violateurs de ces ordres. Et il n'y a, je pens se, aucun devoir de Morale, que ce divin Seigneur ou ses Apôtres n'ayent recommandé quelque part à ceux qui voudront faire profession de sa Doctrine, & même à diverses reprises, & en termes formels. Peuton dire, après cela, que e'est pour néant que Jesus exhorte ses Disciples avec tant d'instance à porter des fruits? Dira-t-on que ces Disciples peuvent regarder comme une chose indifferente les Commandemens, qui leur sont donnez par ce saint Docteur qu'ils reconnoissent pour leur Roi, ou Que leur bonheur ou leur malheur ne dépend pas entiérement du soin qu'ils auront d'obéir à ses ordres, ou du mépris qu'ils en feront? A la verité l'on exigeoit d'eux, qu'ils crussent que Jesus étoit le Messie, en leur promettant par grace que cette Foi leur feroit imputée à Justice, & suppléeroit à ce qui leur manquoit du côté de l'obéissance: mais la Justice ou l'obeissance parfaite à la Loi de Dieu, qui étoit originairement le grand but où ils devoient tendre, de sorte que s'ils eussent pû remplir exactement tous les devoirs de la Loi, ils n'auroient point eû besoin de cette Grace qui leur étoit accor-

RAISONNABLE. CHAP. XII. 263 dée pour recompense de leur Foi, & ils auroient obtenu la Vie éternelle après la Résurrection, comme une chose qui leur auroit été dûe en vertu d'une Alliance précedente, qu'on nomme l'Alliance des Oeuvres, de laquelle les préceptes n'avoient jamais été abrogez, quoi que la rigueur en cût été diminuée. Les devoirs prescrits par cette Alliance, étoient toûjours des devoirs. Ils n'avoient jamais cessé d'obliger; & jamais on n'avoit eû la liberté de les negliger volontairement. Mais à ceux qui recevoient 7e/us, le Messie promis, pour leur Roi, Dieu leur accordoit le pardon de leurs transgressions précedentes, & leur promettoit que les fautes où ils pourroient tomber à l'avenir, ne leur seroient point imputées, si renonçant à leurs prémiers déreglemens. ils entroient dans son Royaume & continuoient de vivre comme ses Sujets, avec une résolution constante d'obéir à ses Loix. & une application actuelle à s'acquiter de cet important devoir. Ainsi, l'on doit toûjour tâcher sincerement d'acquerir la Justice qui confiste dans une obéissance parfaite, exempre de tout péché. Et il n'est promis nulle part, que ceux qui persistent à désobéir volontairement aux Loix de Jesus-Christ, seront admis au bonheur éternel dont on jouira dans son Royaume, quel-R 4

que fortement qu'ils croyent en lui.

On ne peut douter, qu'une obéissance sincere aux Commandemens de Dieu, ne soit une Condition de la Nouvelle Alliance. aussi bien que la Foi: on ne peut, dis-je, faire scrupule de lui donner ce nom, tout de même qu'à la Foi, si l'on prend la peine de lire le Sermon que Jesus Christ fit sur la Montagne, pour ne pas parler des autres endroits de l'Evangile, qui établissent clairement la même chose. vous prie, peut-on voir rien de plus exprès que ces paroles de Notre Seigneur? Matth. VI. 14. SI vous pardonnez aux hommes les fautes qu'ils font contre vous, votre Père céleste vous pardonnera aussi. Mais s i vous ne leur pardonnez point leurs fautes, votre Père ne vous pardonnera point aussi les vôtres. Et Jean XIII. 17. Si vous savez ces choses, vous êtes heureux; POURVU QUE vous les pratiquiez. C'est-là une condition si indispensable de la Nouvelle Alliance, que, si l'on neglige de la remplir, la Foi ne servira de rien, & ne sera point acceptée, s'il en faut croire Notre Seigneur, qui sans doute n'ignore pas à quelles conditions il doit donner la Vie aux hommes. Pourquoi, dit-il, (Luc VI. 46.) m'appellez-vous Seigneur, Seigneur, & ne faites pas ce que je vous dis? D'où il paroît que cen'est pas assez de croi-

RAISONNABLE. CHAP. XII. 265 re qu'il est le Messe, le Seigneur, si l'on ne lui obéit. Or que ceux dont Jesus-Christ parle dans cet endroit, fussent du nombre des Croyans, c'est ce qui paroît par un passage parallele qui se trouve dans S. Matth. Cb. VII. 21--23. où ce divin Seigneur s'exprime ainsi: Tous ceux qui me disent, Seigneur, Seigneur, n'entreront pas dans le Royaume des Cieux: mais celui là y entrera qui fait la volonté de mon Père qui est dans les Cieux. Aucun de ceux qui seront rebelles aux ordres de Jesus-Christ n'y sera admis, quoi qu'ils ayent crû en lui jusqu'à pouvoir faire des Miracles en son Nom, comme il le déclare lui-même dans les paroles suivantes: Plusieurs diront en ce jour-là: Seigneur, Seigneur, n'avons-nous pas prophetisé en votre Nom, n'avons-nous pas chassé les Démons en votre Nom; & n'avons-nous pas fait plusieurs Miracles en votre Nom? Et alors je leur dirai hautement: Je ne vous ai jamais connus, Retirez-vous de moi vous qui vivez dans l'iniquité.

Lors que les Apôtres prêchent l'Evangile du Messie, ils joignent aussi, pour l'ordinaire, cette partie de la Nouvelle Alliance qui conssiste dans l'exercice de la Vertu,

avec la Doctrine de la Foi.

Ainsi dans le premier Sermon que S. Pierre fit aux Juiss, (Att. II.) ses Auditeurs a-R 5 yant

yant été touchez de componction en leur cœur, & s'étant écriez, Que ferons-nous? Ce Saint Apôtre leur dit, ví. 38. Repentente au nom de Jesus-Christ, pour obtenir la remission de vos péchez. Il leur dit encore la même chose dans le Discours suivant, AB. HI. 26. C'est pour vous premiérement que Dien ayant suscité son Fils Jesus, l'a envoyé pour vous bénir. Et comment cela? En peti-rant chacun de vous de

Les Apôtres prêchent la même Doctrine au Souverain Sacrificateur &t aux Conducteurs des Juifs, comme on le voit dans le Chapitre V. des Altes, vs. 30, &c. Le Dieu de nos Pères, disent-ils, a ressulcité Jesus, que vous avez fait mourir, le pendant à une Croix. C'est lui que Dieu a élevé par sa droite, pour être le Prince & le Sauveur, pour donner à Israël LA REPENTANCE, & la Remission des péchez: Et nous sommes les témoins de ce que nous vous disons, & le Saint Espoit que Dieu a donné à tous ceux qui lui oboissem, l'est aussi avec nous.

S. Paul dit aussi aux Atheniens (Act. XVII. 30.) Que maintenant sous l'Evangile Dien ordonne à tous les bommes & en tous lieux de 32.

Le même Apôtre dans le dernier Entretien

RAISONNABLE. CHAP.XII. 267 tien qu'il eut avec les Anciens de l'Eglise d'Ephese (Act. XX. 20.) déclare qu'il leur a enseigné tout ce qui est nécessaire à salut. Je ne vous ai rien caché, leur dit-il, de tout ce qui vous pouvoit être utile, rien ne m'ayant empêché de vous l'annoncer & de vous en infa truire en public & en particulier, préchant aun Fuifs & aux Gentils. Après quoi il ajoûte un abregé de ce qu'il leur a prêché, qui est, LAREPENTANCE envers Dieu, & la Foi en Notre Seigneur Jesus le Messie. Ainsi le précis & la substance de l'Evangile que S. Paul prêchoit aux hommes, & tout ce qu'il connoissoit de nécessaire à salut, c'étoit, de se repentir, & de croire que Jesus étoit le Messe. Et après avoir fait cette déclaration aux Anciens de l'Eglise d'Ephese, qu'il ne devoit plus voir, il leur dit le dernier adieu en ces termes, vf. 32. Et maintenant, mes Frères, je vous recommande à Dieu & à la parole de sa Grace: qui est puissant pour achever de vous édifier, & pour vous donner un béritage avec tous ceux qui sont sanctifiex. S. Paul parle dans cet endroit d'un héritage, dont la parole ou l'alliance de Grace procure la possession; mais ce n'est qu'à ceux qui sont sanctifiez.

Act. XXIV. 24. Lors que Felin fit venin Paul, afin d'écouter, avec la Femme Drufille, ce qu'il avait à leur dire de la Fei en Je-

sus-Christ, cet Apôtre se mit à discourir de la Justice, de la Temperance, (devoirs qui comprennent ce que nous devons aux autres, & ce que nous nous devons à nous mêmes) & du Jugement à venir, jusque-là qu'il jetta la frayeur dans l'ame de Félix. par-là, que la Temperance & la Justice failoient une partie essentielle & fondamentale de la Religion que S Paul professoit, & que ces vertus étoient comprises sous la Foi qu'il prêchoit aux hommes. Que si nous ne trouvons pas, qu'il presse par tout les devoirs de la Loi Morale, il faut se ressouvenir, que la plûpart des Sermons que nous avons de lui, ont été faits à des Juiss dans leurs propres Synagogues. Or comme les Juifs reconnoissent qu'ils sont obligez d'obéir à tous les Préceptes de la Loi, si cet Apôtre se fût attaché à leur recommander l'observation de ces préceptes, ils auroient pris cela en mauvaise part, comme s'il les cût soupçonnez de n'avoir pas autant de zèle pour la l'oi que lui-même. Ainsi ce n'étoit pas sans raison que ce Saint Apôtre traitoit principalement dans ses Discours des choses que les Juiss ne connoissoient pas encore, & pour lesquelles ils avoient de l'aversion, c'est-à-dire, de ce qui regardoit Jesus, lequel il tâchoit de leur faire connoître pour le Messie qui leur avoit été promis,

# RAISONNABLE. CHAP.XII. 269

mis, afin de le leur faire recevoir en cette qualité. Mais pour savoir ce que S. Paul prêchoit en général, il ne faut que voir le Chapitre XXVI. des Attes, si nous voulons bien en croire cet Apôtre, qui faisant dans cet endroit un portrait de sa Vie & de sa Doctrine au Roi Agrippa, lui dit, vs. 20. J'ai annoncé à ceux de Damas, & ensuite dans Jerusalem, dans toute la Judée, & aux Gentils, qu'ils se repentissent & se convenissent à Dieu, en faisant des œuvres convenables à la Repentance.

Ainsi nous voyons par les Prédications de Jesus-Christ & de ses Apôtres, que ce divin Seigneur obligeoit ceux qui croyoient qu'il étoit le Messie, & qui le reconnoissoient pour leur Sèigneur & leur Liberateur, à vivre-d'une manière conforme à ses Loix; & que (bien que leurs péchez leur dussent être pardonnez en consideration de ce qu'ils devenoient ses Sujets par la Foi qu'ils avoient en lui comme au veritable Messie) cependant il n'avouera point pour ses Disciples ceux qui ne renonceront pas à leurs prémiers déreglemens, pour obéir sincerement à ses ordres; & que, bien loin de les admettre à la possession de la Vie Eternelle, comme de veritables Citoyens de la Nouvelle Jeru/alem, il les abandonnera aux supplices que doivent souffrir ceux qui vivent

vent dans l'iniquité. Il a suffisamment déclaré en qualité de Legislateur ce qu'il attend de ceux qui voudront être ses Disciples. Mais afin qu'ils ne puissent point s'abuser, en expliquant mal la doctrine de la Foi. & en faisant un mauvais usage de la Grace, de la Remission des Péchez, & du Salut qu'on peut obtenir par son moyen, (ce qui étoit le grand but de sa Venuë) il leur dit plus d'une fois, pour quelles fautes d'omission & pour quels péchez actuels il condamnera à la mort ceux-là même qui l'auront confessé, & qui auront fait des Miracles en son Nom, lors que paroissant sur un Tribunal tout brillant des marques de sa Grandeur il viendra à la fin du Monde, pour rendre à chacun selon ce qu'il aura FAIT dans cette Vie.

Le prémier endroit où Jesus-Christ sait mention du Jour du Jugement, c'est au Chapitre V. de S. Jean vs. 28. & 29. en ces termes: Le temps viendra que tous ceux qui sont dans les sepulchres entendront sa voix (du Fils de Dieu) & sortiront, savoir, Ceux qui auront bien fait pour ressusciter à la vie, & Ceux qui auront mal pair pour ressusciter à leur condamnation: De sorte que ce qui met de la distinction entre les hommes, si nous en croyons Notre Seigneur, c'est d'avoir fait ou bien ou mal. Et il propose ensuite luimême

même la raison pourquoi il faut qu'il condamne ceux qui ont mal vêcu: Je ne puis, dit-il vs. 30. rien faire de moi-même. Je juge selon ce que j'entens: Et mon jugement est juste, parce que je ne recherche pas ma volonté propre, mais la volonté de mon Père qui m'a envoyé. Il ne sauroit juger de lui-même. Il n'a le pouvoir de juger, qu'en vertu de la commission qu'il en a reçû du Père, à la volonté duquel il se conforme dans ses Jugemens, & qui a les yeux trop purs pour admettre aucune personne injuste dans le Royaume des Cieux.

Notre Seigneur Jesus-Christ parlant eneore de ce dernier Jour (Matth. VII.22,23.)
rapporte la sentence de condamnation qu'il
prononcerà alors, en ces termes: Retirezvous de moi, vous qui vivez dans l'intquite'. La Foi supplée au desaut des actions dans ceux qui touchez d'une veritable
repentanee obéissent sincerement à la volonté de Dieu; & ainsi c'est par un pureffet de la Grace qu'ils sont rendus Justes.
Mais nous pouvons remarquer, que personne n'est condamné ou puni pour n'avoir pas
crû, mais seulement pour avoir mal vêcu.
C'est contre ceux qui vivent dans l'Iniquité
que la Sentence sera prononcée.

Matth. XIII. 41. A la fin du Monde le Fils de l'Homme enverra ses Anges, qui ramasferont & enleverent bors de son Royaume tous ceux qui sont des occasions de chute & de scandale, & ceux qui COMMETTENT L'INFQUI-TE'; & ils les précipiteront dans la Fournaise du Feu. C'est là qu'il y aura des pleurs & des grincemens de dents. Et encore au vs. 49. Les Anges viendront, & separeront les Me'CHANS du milieu des Justes; & ils les jetteront dans la Fournaise du Feu.

Matth. XVI. 24. Le Fils de l'Homme doit venir dans la Gloire de son Père avec ses Anges; & alors il rendra à chacun selon ses DEUVRES.

Luc XIII. 26. Alors vous commencerez à dire: Nous avons bû & mangé en votre présence, & vous avez enseigné dans nos places publiques. Et il répondra: Je vous dis que je ne sai d'où vous êtes: Retirez-vous de moi, vous tous qui VIVEZ DANS L'INIQUITE'.

Matth. XXV. 31-46. Quand le Fils de l'Homme viendra dans sa Majesté, toutes les Nations de la Terre étant assemblées devant lui, il mettra les Brebis à sa droite, & les Boucs à sa gauche. Et alors le Roi dira à ceux qui seront à sa droite: Venez, vous qui avez été benis par mon Père, possedez comme votre béritage le Royaume qui vous a été préparé dès le commencement du Monde. Car j'ai eû faim, & vous m'avez donné à manger: j'ai eû soif, & vous m'avez donné à boire: j'ai été étran-

# RAISONNABLE. CHAP.XII. 273

ger, & vous m'avez logé; j'ai été sans habits, Ed vous m'avez revetu: j'ai été malade, Ed vous m'avez visité: j'ai été en prison. E vous m'êtes venu voir. Alors les Justes lui diront: Seigneur, quand est-ce que nous vous avons vu avoir faim, & que nous vous avons donné à manger? &c. &c. Et le Roi leur répondra: Je vous dis en verité, qu'entant que vous avez rendu ces devoirs de charité aux moindres de mes Frères, c'est à moi-même que vous les avez rendus. Il dira ensuite à ceux qui seront à sagauche: Retirez vous de moi, Maudits, & allez au Feu éternel, qui a été préparé pour le Diable & pour ses Anges. Car j'ai eû faim & vous ne m'avez pas donné à manger : j'ai eû soif, & vousne m'avez pas donné à boire : j'ai été étranger, & vous ne m'avez pas logé : j'ai été sans babits, & vous ne m'avez pas revêtu: j'ai été malade, & en prison, & vous ne m'avez pas visité. Oui, entant que vous avez manqué à rendre ces assistances aux moindres de ces petits, vous avez manqué de me les rendre à moi-même. Et ceux-ci, ajoûte enfin Jesus-Christ, iront dans le Supplice Eternel, mais les Justes dans la Vie Eternelle.

Voilà, je pense, tous les endroits où Notre Seigneur fait mention du Jugement Dernier, ou dans lesquels il décrit la manière dont il procedera dans ce Jour solemnel. Et c'est une chose remarquable, comtom. I.

me nous l'avons déja infinué, que dans tous ces Passages la Sentence tombe toûjours sur ce qu'on a fait., ou manqué de faire, sans qu'il y soit parlé en aucune sorte de ce qu'on a crû, ou refusé de croire. Ce n'est pas qu'aucun de ceux à qui l'Evangile a été prêché, doive être sauvé, sans croire que Jesus cst le Messe : Car tous étant pécheurs & violateurs de la Loi, & par conséquent injustes, ils sont tous sujets à la condamnation, à moins qu'ils ne croyent, & ne soient justifiez par Grace à cause de cette Foi que Dieu leur impute à Justice. Mais les autres hommes, à qui l'Evangile n'a pas été prêché, étant destituez de ce secours qui pourroit couvrir leurs péchez, doivent répondre de toutes leurs actions : s'ils viennent à transgresser la Loi, ils seront condamnez, en vertu de cette même Loi, parce qu'ils ne l'ont pas observée avec une entiére exactitude; & non pas parce qu'ils ont manqué de Foi Ce ne sera pas pour leur Incredulité qu'ils seront punis, quoi que ce soit faute de Foi que leurs péchez ne sont point couverts, & qu'ils soient exposez à la condamnation que la Loi prononce contre tous les Injustes, par cela même que ce secours leur manque.

# RAISONNABLE CHAP.XIII. 275

#### CHAPITRE XIII.

Comment on pouvoit être sauvé avant la Venuë de Jesus-Christ, puis que ce n'est qu'en croyant que Jesus est le Messie, qu'on peut obtenir le Salut.

r C1 se présente une Difficulté qu'on a ac→ coûtumé de faire, à propos de ce que nous venons d'établir, Que ce n'est que par la Foi en Jesus-Christ qu'on obtient le Salut: , Car, , dit-on, si tous les Pécheurs doivent être " condamnez, excepté ceux qui par un pur effet de la Grace de Dieu sont justifiez devant lui, parce qu'ils croyent que Jesus est le Messie, & qu'ils le reconnoissent pour leur Roi, auquel ils sont résolus d'obéir de tout leur pouvoir, Que deviendront tous les hommes qui vivoient avant le temps de Notre Seigneur, les-,, quels n'ayant jamais entendu parler de son Nom, ne pouvoient point, par consé-,, quent, croire en lui? La Réponse qu'on doit faire à cette Question, est si aisée à trouver . & si naturelle, qu'on devroit s'étonner, qu'une telle Difficulté pût paroître considerable à quiconque fait usage de la Rai-On n'a jamais exigé de personne, qu'il crût ce qui ne lui a point été proposé à croire, ou du moins on ne peut le faire

avec justice. Avant l'accomplissement du temps auquel Dieu avoit déterminé dans le Conseil de sa propre Sagesse d'envoyer son Fils au Monde, il avoit promis, en diverses occasions & en diverses manières, au Peuple d'Israel une Personne Extraordinaire, qui sortant du milieu d'eux, seroit leur Conducteur & leur Liberateur. Il avoit marqué, dans diverses Propheties, le temps de sa Venuë, & d'autres Circonstances touchant sa Naissance, sa Vie, & sa Personne; & cela, d'une maniére si particularisée & si distincte, que cette Personne étoit expressément connue & attenduë des Juis sous le Nom de Messie, ou d'Oint : tître qui lui est donné dans quelques-unes de ces Propheties. Cela posé, tout ce que les Juiss étoient obligez de faire, avant que cette Personne Extraordinaire parût dans le Monde, c'étoit de croire ce que Dieu leur avoit revelé, d'attendre avec une entiére confiance l'accomplissement de sa Promesse, & d'être persuadez, que selon l'engagement où il étoit entré, il leur enverroit en son temps le Messie, cet Oint du Seigneur, ce Roi, ce Sauveur, & ce Liberateur qui leur avoit été promis. Ajoûter ainsi foi aux Promesses de Dieu. & avoir une telle confiance en sa Parole & en sa Fidelité, c'est s'acquiter envers lui d'un devoir

voir qu'il reçoit avec plaisir de notre part, comme une grande marque de l'hommage. que de pauvres & de miserables Créatures comme nous, peuvent rendre à sa Bonté & à sa Veracité, aussi bien qu'à sa Puissance & à sa Sagesse: Dieu, dis-je, considerant dans cette vûe cette assurance que nous avons en lui, l'accepte comme une reconnoissance de notre part de sa Providence particuliere, & de sa Benignité envers nous. C'est pourquoi J. C. nous dit dans son Evangile selon S. Jean, Ch. xII. 44. Celui qui croit en mei, ne croit pas en moi, mais en celui qui m'a envoyé.

Les Ouvrages de la Nature donnent à connoître la Sagesse & la Puissance de Dieu: mais le soin qu'il prend du Genre Humain & qui éclate sur tout dans les promesses qu'il leur fait, ce soin particulier fait paroître la Bonté & la tendresse qu'il a pour eux, & les engage, par conséquent, à avoir de l'amour & de l'affection pour lui. Cette offrande d'un Cœur pénétré de soûmission & de zèle pour ce bon Dieu, est le plus agréable Tribut que nous puissions lui payer, c'est le fondement de la véritable Dévotion, & l'ame, pour ainsi dire, de tout Culte Religieux. Nous avons, dans la personne d'Abraham, un exemple qui fait voir combien Dieu estime cette soumission à sa Parole, & cette pleine confiance qu'on S 3 a en

recompensera ceux qui le cherchent. Il doit être persuadé que Dieu est misericordieux & plein de bonne volonté envers ceux qui s'appliquent à lui obéir, & qui sont assûrez qu'il recompense ceux qui se confient en lui, sur quelque fondement qu'ils appuyent leur confiance, en consideration de ce qu'ils ont été instruits par la lumière de la Nature à attendre de sa Bonté, ou de ce qui leur a été revelédesa douce Misericorde, par des Promesses particulieres. Or de peur que nous ne prenions mal ce que Saint Paul pense de cette Foi, sans laquelle nous ne saurions plairre à Dieu, & par où les Saints du Vieux Testament se sont rendus si recommandables, cet Apôtre en met la Description à la tête du Catalogue de ceux qui fe sont distinguez par leur Foi, & qu'il propose pour modelle aux Fidèles Hébreux au milieu des persecutions auxquelles ils étoient actuellement exposez: afin de les encourager par-là à persister dans la confiance où ils étoient d'être délivrez par la venue de Jesus-Christ, & dans la foi qu'ils ajoûtoient aux promesses de l'Evangile, à ne pas abandonner l'esperance qui leur étoit proposée; & à ne point renoncer à la profession du Christianisme. Il paroît clairement, que c'étoit-là le dessein de Saint Paul, par tout ce qu'il leur dit dans le Chapitre précedent, vs. 35-38.

# RAISONNABLE. CHAP. XIII, 28f.

Ne perdez donc pas la confiance que vous avez, qui doit être recompensée d'un grand prin. Car vous avez grand besoin de perseverance, (c'est ce qu'emporte le mot Grec \* qui est employé dans ce passage, & que nos Traducteurs ont rendu par celui de patience, Voy. Luc VIII. 15.) asin qu'après avoir fait la volonté de Dieu, vous puissez obtenir les biens qui vous sont promis : car encore un peu de temps, & celui qui doit venir, viendra, & ne tardera point. Or le Juste vivra de Foi. Mais si quelqu'un se retire, mon ame ne prendra point plaisir en lui.

Les Exemples de Foi que St. Paul propose dans la suite, (Chap. XI.) montrent évidemment que la Foi, qui rendit ces Fidèles du Vieux Testament agréables à Dieu, n'étoit autre chose qu'une ferme confiance en la Bonté & en la Fidélité de Dieu. laquelle les portoit à attendre de sa liberalité certains avantages, que la Lumière de la Nature, ou des promesses particulières leur avoient donné sujet d'esperer. Et voici de quelle utilité étoit cette Foi auprès de Dieu: C'est par la Foi, dit notre Apôtre vs. 4. qu'Abel offrit à Dieu un plus excellent Sacrifice que Cain, & qu'il fut déclaré Juste. Vers. c. Par la Foi Enoch a été enlevé du Monde, afin qu'il ne mourût pas: Car avant qu'il

qu'il fût enlevé, il a remporté ce temoignage d'avoir été agréable à Dieu. Vers. 7. ayant été divinement averti de ce qu'on ne voyoit point encore; & profitant prudemment de cet avis, il bâtit par Foi une Arche, afin de sauver sa Famille, & en la bâtissant il condamna le Monde, & devint béritier de la Justice qui naît de la Foi. Et dans le verset onziéme nous voyons distinctement ce que Dieu acceptoit & recompensoit si favorablement en la personne de ces prémiers Fidèles: C'est aussi par la Foi; dit S. Paul, que Sara étant sterile, reçut la vertu de concevoir un fruit dans son sein, & qu'elle eut un Fils lors qu'elle n'étoit plus en âge d'en avoir. Et voici comment elle obtint cette faveur de Dieu: c'est, continuë cet Apôtre, parce qu'elle crut fidèle & veritable celui qui le lui avoit promis. Il s'ensuit de là, que ceux qui étoient agréables à Dieu, & qu'il recevoit en grace avant la Venuë de Jesus-Christ, jouissoient de cet avantage par cela seulement qu'ils ajoûtoient foi aux Promesses de Dieu, & qu'ils se conficient en sa Bonté, à proportion de ce qu'il leur en avoit fait connoître. Car St. Paul nous dit ensuite, vf 13. Tous ceux-là sont morts en la Foi, n'ayant point reçu (l'accomplissement) des promesses, mais les ayant vues de loin, cruës & embrassées. C'étoit-là tout

RAISONNABLE.CHAP.XIII. 282 tout ce qu'on exigeoit d'eux, savoir, qu'ils fussent persuadez de la verité des promesses qui leur étoient addressées, & qu'ils les acceptassent. Ils ne pouvoient pas croire au delà de ce qui leur étoit proposé à croire, ni embrasser au delà de ce qui leur étoit revelé, conformément aux Promesses qui leur avoient été faites, & aux Dispensations sous lesquelles ils vivoient. Or si la Foi qu'ils ajoûtoient à des choses qu'ils ne voyoient qu'en éloignement, Si la confiance qu'ils mettoient en Dieu à l'occasion des Promesses qu'il leur faisoit en ce temps là, Si la croyance où ils étoient que le Messie viendroit un jour, Si tout cela, dis-je, suffisoit pour faire que ceux qui vivoient dans les Siécles qui ont précedé la Venuë de Jesus-Christ, fussent agréables à Dieu & parussent Justes à ses yeux, je souhaiterois que les personnes qui nous disent, que Dieu ne veut point, ou (comme quelquesuns osent bien l'avancer) qu'il ne peut pas recevoir en grace quiconque n'ajoûte pas foi à chaque article de leurs Confessions ou de leurs Systèmes particuliers, examinassent, pourquoi Dieu, par un effet de son infinie Misericorde, ne pourroit point justifier présentement un homme en consideration de ce qu'il croit que Jesus de Nazareth est le Messe, le Roi, & le Liberateur qui

qui avoit été promis, aussi bien qu'il justifioit autresois ceux qui croyoient simplement, que Dieu, selon sa promesse, enverroit en son temps le Messie, pour être le Roi & le Liberateur de son Peuple.

## CHAPITRE XIV.

Comment ceux qui n'ont jamais ouï parler du Messie, pourront trouver grace auprès de Dieu. Necessité de la Venuë de Jesus-Christ. Quels sont les principaux avantages qu'elle a apportez dans le Monde.

IL y a une autre Difficulté qu'on rencontre souvent, & qui semble plus considerable que celle qu'on vient de voir. On convient que la Foi de ceux qui crovoient avant la Venuë de Jesus-Christ que Dieu, selon sa promesse, enverroit le Messe, pour être le Roi & le Sauveur de son Peuple; & la Foi de ceux, qui, depuis cette Venuë, ont crû que Jesus étoit ce Messe, que Dieu avoit promis, & qu'il a envoyé lui-même: on convient, dis-je, que ces deux sortes de Foi leur seront imputées à Justice. Mais cela posé, l'on demande, que deviendra le reste du Genre Humain, qui n'ayant jamais entendu parler de la Promesse d'un Sau-

# RAISONNABLE. CHAP.XIV. 285

veur ini oui dire un seul mot d'un Messie, qui dût venir ou qui sût venu dans le Monde, n'ont jamais pensé à sa Personne, ni

fongé à croire en lui?

Je répons à cela que Dieu exigera de chaque homme, selon ce qu'il a, & non selon ce qu'il n'a pas. De celui à qui il n'a donné qu'un Talent, il n'attendra pas d'en recevoir le revenu de dix Talens; & il n'imposera à qui que ce soit la nécessité d'ajoûter foi à une Promesse dont il n'a jamais oui parler. Sur quoi S Paul raisonne fort juste lors qu'il dit dans son Epître aux Romains, Ch. X. 14. Comment croiront-ils en celui dont ils n'ont point entendu parler? Mais bien qu'il y en eût plusieurs, qui étant separez de la République d'Ifraël, étoient aussi étrangers à l'égard des Oracles de Dieu, qui ont été confiez à ce Peuple, bien qu'il y en eût plusieurs, qui n'avoient jamais oui dire que Dieu eût promis d'envoyer un Messe dans le Monde, & qui étoient, par conséquent, dans l'impuissance de croire ou de rejetter cette Révelation particulière: Cependant Dieu avoit, par la Lumiére de la Raison, revelé, pour ainfi dire, à tous les hommes qui voudroient faire usage de cette Lumiére, qu'il étoit Bon & Misericordieux. La même étincelle de connoissance qui est dans l'homme, & qui le rend en quelque sorte

participant de la Nature Divine, cette même étincelle qui le faisant Homme, lui faifoit voir la Loi à laquelle il étoit soûmis en qualité d'Homme, lui découvroit en même temps le moyen d'appaiser l'Auteur de son Etre, ce Pere plein de misericorde, de tendresse & de compassion, lors qu'il avoit transgressé cette Loi. De sorte que quiconque se servoit de ce rayon de Lumiére, qui vient de Dieu, jusques à découvrir par là quels étoient ses Devoirs, ne pouvoit manquer de trouver aussi le moyen de se reconcilier avec ce Souverain Etre, & d'en obtenir le pardon de ses fautes, lors qu'il venoit à s'écarter de son devoir. Mais d'autre part, s'il n'employoit pas sa Raison à cet usage, & qu'il vînt à étouffer ou à negliger cette Lumiére, peut-être ne devoit-il jamais parvenir à découvrir, ni son Devoir, ni le Moyen d'être reconcilié avec Dieu.

La Loi est la Regle éternelle & immuable du Juste. Et une partie de cette Loi porte, qu'un homme devroit pardonner non seulement à ses Enfans, mais même à ses Ennemis, lors qu'ils se repentent de l'avoir offensé, qu'ils lui demandent grace, & qu'ils veulent lui faire satisfaction. De sorte que celui qui seroit dans cette disposition d'esprit, ne pourroit point douter, que l'Auteur de cette Loi, qui est Dieu lui-même, c'est-

RAISONNABLE. CHAP.XIV. 287 c'est-à-dire un Etre doux, patient, plein de compassion, & riche en misericorde, ne voulût bien pardonner aux hommes, ces Créatures fragiles dont il connoît toute la foiblesse: pourvû qu'ils reconnussent leurs fautes, qu'ils les désapprouvassent, qu'ils lui en demandassent humblement pardon, & prissent une serieuse résolution de conformer à l'avenir leur vie sur cette Régle, après avoir reconnu qu'elle étoit juste & raisonnable. Tel est le moyen que la Lumiére de la Nature enseignoit aux hommes, pour se reconcilier avec Dieu, telle étoit l'esperance qu'elle leur faisoit concevoir d'appaiser ce bon Père, lors qu'ils viendroient à l'offenser. Or comme la Revelation contenuë dans l'Evangile ne dit rien. qui soit opposé à cela, elle ne les empêche pas de s'abandonner à la merci de Dieu, comme à leur propre Père, & à leur Souverain Maître, duquel la Bonté & la Misericorde sont \* au dessus de toutes ses œuvres.

Je sai bien que certaines personnes ne manqueront pas d'objecter un endroit du Chapitre IV. des Actes, comme étant contraire à ce que je viens d'avancer: Le voici en propres termes, vs. 10, 11, & 12. Nous vous déclarons à vous tous & à tout le Peuple d'Israël, que ç'a été par le Nom de Jesus-Christ

Christ de Nazareth, lequel vous avez crucifié, & que Dieu aressuscité d'entre les morts, que cet homme (c'étoit le boiteux \* qui venoit d'être gueri par St. Pierre) est maintenant sain devant vous. C'est cette pierre que vous Architectes avez rejettée, qui a été faite la principale pierre de l'angle; & il n'y a point de salut par aucun autre: Car nulautre nom n'a été donné aux bommes par lequel nous devions être sauvez. Ce qui, en un mot, veut dire qu'il n'y a que Jesus qui soit le veritable Messie; & qu'aucun autre que lui, n'a été proposé pour être le Mediateur entre Dieu & l'Homme, au nom duquel nous puissions demander & esperer le Šalut.

Mais l'on demandera peut-être ici: Pourquoi Dieu envoyoit-il le Messie aux hommes? Qu'étoit-il besoin de leur donner un Sauveur? Et de quel avantage jouissons nous

par Jesus Christ?

Pour s'assurer qu'une chose a été faite avec raison, il sussit de savoir que c'est Dieu qui l'a faite par un acte de sa sagesse, dont, vû la foiblesse & le peu d'étenduë de notre Entendement, nous pouvons être absolument incapables de juger. Nous connoissons peu de choses de ce Monde visible, & nous ne savons rien du tout de l'état du Monde

RAISONNABLE. CHAP. XIV. 280 Monde Intellectuel, où il y a un nombre infini d'Esprits de differens dégrez, dont nous ne pouvons nous former aucune idée: Ainsi nous ne savons point quels accords se sont passez entre Dieu & Jesus-Christ, par rapport à son Royaume. Nous ignorons quelle nécessité il y avoit d'établir un Chef & un Capitaine, pour l'opposer au Prince de ce Siécle, qui est le Prince de la Puissance de l'Air. &c. dont l'Ecriture ne nous parle que d'une manière fort obscure. Or ce seroit une grande arrogance à nous, que de prétendre faire venir à compte la Sagesse ou la Providence de Dieu, & de condamner hardiment comme inutile tout ce dont notre Entendement foible, offusqué peutêtre par quelque préjugé, ne sauroit rendre raison.

Quoi que cette Réponse génerale satisfasse suffisamment à la Demande qu'on vient de proposer, de sorte que tout homme raissonnable, & qui cherche sincerement la Verité, soit obligé d'y acquiescer, cependant, dans ce cas particulier, la Sagesse & la Bonté de Dieu se sont fait voir avec tant d'éclat aux yeux des plus simples, que nous y trouvons pleinement dequoi satisfaire ces gens curieux, qui sont si fort accoûtumez à chercher les raisons de tout, qu'ils ne voudroient pas recevoir une Grace, sans Tom. 1.

être auparavant instruits du besoin qu'ils en avoient, & des moyens qu'on a employez pour la leur conferer. Les avantages que nous recevons par la Venuë de Jesus le Messie, sont si considerables & en si grand nombre, qu'il ne faut que les examiner avec un peu d'attention, pour reconnoître, que ce n'étoit pas sans nécessité que ce divin Sauveur a été envoyé dans le Monde.

I. Le grand nombre de Miracles que Jefus-Christ a faits devant toute sorte de personnes, (ce que Dieu a disposé d'une telle
manière par un esset de sa Providence & de
sa Sagesse, qu'aucun de ceux qui ont attaqué le Christianisme, ne les a jamais niez,
ni n'auroit pû le faire) ces Miracles, dis-je,
prouvent si clairement, que la Mission de
Notre Seigneur vient du Ciel, que ce qu'il
disoit, ne pouvoit qu'être reçû comme des
Oracles émanez de Dieu, & comme autant de Veritez incontestables.

Bien que les Ouvrages de la Nature, dans chacune de leurs Parties, suffisent pour montrer qu'il y a un Dieu, cependant les Hommes faisoient si peu d'usage de leur Raison qu'ils ne voyoient point cet Etre suprême, lors même qu'il étoit aisé de le trouver par le moyen des impressions qu'il donnoit de lui même. Quelques-uns avoient l'esprit aveuglé par un attachement excessif aux plai-

# RAISONNABLE. CHAP. XIV. 201 plaisirs des Sens, d'autres par une molle indifference; & la plûpart de ceux qui crovoient l'existence de certains Etres Superieurs qu'ils ne connoissoient pas, ou bien, qui soupçonnoient seulement qu'il pouvoit y en avoir, étoient en proye à des craintes superstitieuses, qui les rendoient esclaves de leurs Prêtres, lesquels leur faisoient prendre toutes les fausses idées de la Divinité qu'ils vouloient, & les engageoient à l'observation d'un Culte chargé de mille cérémonies ridicules, qu'il leur avoit plû d'inventer. Et ce que la crainte ou l'autorité avoit une fois commencé d'établir, la Dévotion le consacroit, & la Religion le rendoit immuable. Dans cet état de ténèbres & d'ignorance à l'égard du veritable Dieu. le Vice & la Superstition s'emparérent du Monde. Et la Raison ne pouvoit point remedier à ce mal: car comme on crovoit qu'elle n'avoit rien à voir dans cette affaire, on ne pouvoit point écouter ses confeils, les Prêtres ayant eû par tout un soin particulier d'exclurre entierement la Raison de tout ce qui regarde la Religion, afin d'assurer par-là leur propre autorité. Ainsi le Monde rempli de fausses idées, & assujetti à des Cérémonies qui tiroient leur origine de la pure fantaisse des hommes,

avoit presque perdu de vûë le seul vrai

Dicu.

Dieu. A la verité, ceux qui faisoient usage de leur Raison, trouvoient ce Dieu Unique, Suprême, & Invisible, lors qu'ils s'appliquoient à le chercher; mais s'ils le reconnoissoient & l'adoroient. ce n'étoit qu'en eux-mêmes. Ils tenoient cette verité cachée comme un Secret, sans oser la publier devant le Peuple, & moins encore, devant les Prêtres, gens extremement attachez à leurs Confessions de Foi. & aux pratiques qu'ils avoient inventées eux-mêmes pour leur propre utilité. D'où nous voyons, que, bien que la Raison aît parlé assez clairement aux personnes intelligentes & vertueuses, elle n'a jamais eû assez d'autorité pour prévaloir sur l'esprit de la Multitude, & pour persuader à des Societez entiéres, qu'il n'y avoit qu'un Dieu, qui seul dût être reconnu pour l'Etre Suprême, & servi en cette qualité. Ce n'étoit que parmi les Israelites que la Religion Nationale consistoit à croire & à adorer un seul Dieu; & si nous en cherchons la cause. nous trouverons que ces sentimens s'étoient introduits & entretenus parmi ce Peuple, par le moyen de la Revelation. Les Israelites étoient en Goscen, où ils jouissoient de cette agréable Lumière, pendant que le reste des hommes plongé dans des ténèbres presque aussi épaisses que celles d'Egypte.

RAISONNABLE. CHAP. XIV. 293 d'Egypte, étoit sans Dieu au Monde. Il n'y avoit point de Peuple qui eût l'esprit plus vif & plus pénétrant que les Atheniens, ou qui l'employât avec plus de succès: qui eût un plus grand fond de raison, ou qui s'en servit plus heureusement pour la découverte de toute sorte de veritez speculatives: Cependant nous ne trouvons parmi les Atheniens que le seul Socrate, qui ait attaqué & tourné en ridicule leur opinion sur la pluralité des Dieux, & les fausses idées qu'ils avoient conçues de la Divinité; & l'on sait comment ils l'en recompensérent. Quelque sentiment que Platon & les plus sages Philosophes eussent sur la nature & sur l'existence d'un seul Dieu, ils étoient contraints de parler & d'agir publiquement comme le Peuple sur tout ce qui regardoit le culte de la Divinité, & de s'attacher exterieurement à la Religion établie par les Loix. Or pour savoir quelle étoit cette Religion, & les effets qu'elle avoit produits dans l'esprit de ces Grecs si éclairez & si pénétrans, nous n'avons qu'à lire ce que St. Paul en dit dans le Livre des Attes, en s'addressant à euxmêmes, Ch. XVII. 22--27. Hommes Atheniens, leur dit-il, il me semble qu'en toutes choses vous êtes religieux jusqu'à l'excès. Car ayant rezardé en passant les statues de vos Dieux, j'ai trouvé même un Autel, sur lequel

quel il est écrit, Au Dieu inconnu C'est donc ce Dieu que vous adorez sans le connostre que je vous aunonce : Dieu qui a fait le Monde, & tout ce qui est dans le Monde, étant le Seigneur du Ciel & de la Terre, n'habite point dans les Temples bâtis par les bummes. Il n'est point bonoré par les ouvrages de la main des bommes, comme s'il avoit befoin de quelque chose, lui qui donne à tous la vie, la respiration & toutes choses. Il a fait naître d'un seul toute la vace des bommes, & il leur a d'enné pour demeure toute l'écendaie de la Terre, ayant déterminé le temps précis & les bornes de leur babitations afin qu'ils cherchassent Dieu. & qu'ils tâchassent de le trouver comme avec la main, & à tâtons, quoi qu'il ne soit pas loin de chacun de nous. St. Paul, comme vous voyez, dit ici aux Atheniens, qu'eux & le reste des hommes s'étant abandonnez à la superstition, il y en avoit eû fort peu qui cussent trouvé le veritable Dieu, malgré les lumières qu'ils pouvoient tirer des ouvrages de la Création & de la Providence, pour arriver à la connoissance de cet Etre Suprême; & que, bien qu'il fût par tout près de chacun d'eux, ils étoient cependant à cet égard comme des gens qui cherchent quelque chose à tâtons dans les ténèbres: qu'ils ne le voyoient pas distinctement, mais s'imaginoient RAISONNABLE. CHAP. XIV. 295 maginoient que la Divinité étoit semblable à

de l'Or, à de l'Argent, ou à de la Pierre, dont l'art & l'industrie des bommes a fait des

figures.

C'est dans cet état de ténèbres & d'erreur que se trouvoient les hommes à l'égard du Veritable Dieu, lors que Jesus-Christ parut fur la Terre. Mais la Revelation claire qu'il apporta avec lui, dissipa toutes ces ténèbres, & fit connoître aux hommes le seul Vrai Dieu Invisible; & cela, avec tant d'évidence & de force, que le sentiment st universellement établi de la pluralité des Dieux, & le culte idolatre qu'on leur rendoit, ne purent tenir nulle part contre une si grande lumiére. Par tout où ce divin Docteur annonça la Verité, & où la Lumiére de l'Evangile se fit voir, ces brouillars disparurent entiérement. En effet nous voyons que, depuis le temps de ce divin Sauveur, la croyance d'un seul Dieu a prévalu & s'est comme provignée sur la Terre. Et il est certain que cette même Lumiere que le Messie apporta dans le Monde, a été la source, où la Religion Mahometane a puisé la Doctrine de l'Unité de Dieu: de sorte qu'en ce sens-là il est visible que ce que S. Jean dit de Notre Seigneur, lui convient incontestablement, 1 Jean III. 8. Le Fils de Dieu est venu au Monde pour détruire les œu-

T 4

vres du Diable. Le Monde avoit besoin d'étre instruit de cette verité; & c'est de Jesus-Christ que le Monde a appris, qu'il n'y a qu'un seul vrai Dieu, qui est Eternel, Invisible, qui ne ressemble à aucun Objet visible, & ne peut, par conséquent, être re-

presenté par aucun de ces Objets.

Oue si l'on demande, si la Révelation que les Patriarches ont reçue par le ministère de Moyse, n'enseignoit point cette Verité; & si ce qu'elle contenoit sur cet article ne suffisoit pas, il est aisé de satisfaire à cette Question en disant, que malgré toute la clarté avec laquelle les Israëlites avoient appris qu'il n'y a qu'un seul Dieu, Invisible, Créateur du Ciel & de la Terre, cependant cette Révelation étoit renfermée dans un petit coin du Monde, & parmi un Peuple qui en vertu même de la Loi qu'il avoit reçuë avec cet Article particulier de l'unité de Dieu, étoit obligé de n'avoir aucune communication avec le reste du Genre Humain. Ainsi les Payens, du temps de Notre Seigneur & plusieurs Siécles auparavant, ne pouvoient avoir d'autre afsûrance de la verité des Miracles sur lesquels les Juifs appuyoient leur Foi, que le témoignage même des Juiss: Peuple inconnu à la plus grande partie du Genre Humain, méprilé par les Nations qui le connoissoient. RAISONNABLE. CHAP. XIV. 207 noissoient; & par conséquent peu propre à répandre la Doctrine de l'Unité de Dieu dans le Monde, & à la faire passer parmi les Nations de la Terre, en vertu de l'Ancienne Révelation qui la leur avoit inculquée. Mais Jesus-Christ venant au Monde rompit cette muraille de separation. borna pas à faire des Miracles, ou à exercer les fonctions de son Ministère dans le Pais de Canaan, ou en faveur de ceux qui servoient Dieu à Jerusalem. Il prêcha lui-même à Samarie. & fit des Miracles sur les confins de Tyr & de Sidon, & devant une grande foule de Peuple \* qui étoit venuë à lui de tous les Ouartiers d'alentour. près qu'il fut ressuscité, il envoya ses Apôtres parmi les Nations, avec le pouvoir de faire des Miracles: pouvoir qu'ils exercérent en tous Lieux, si fréquemment, devant un si grand nombre de témoins de tous ordres, & si à découvert, que les Ennemis du Christianisme n'ont jamais osé nier les Miracles qui ont été faits par les prémiers Prédicateurs de cette sainte Doctrinc, comme je l'ai déja remarqué plusieurs L'Empereur Julien lui-même n'a pas eu la hardiesse de prendre ce parti pour décrier la Religion Chrétienne: Lui qui avoit toute l'addresse & la puissance nécessaires pour

<sup>\*</sup> Voy. Mare III. 7,8. & Luc VI. 17.

pour examiner à fond si ces Miracles étoient faux ou veritables, & qui n'auroit pas manqué de communiquer au Public ses découvertes, s'il eût pû trouver quelque fausseté dans l'Histoire de l'Evangile, ou le moindre fondement de faire douter de la venité des Faits qui avoient été publiez touchant Jesus-Christ & ses Apôtres. est le nombre & l'évidence des Miracles que ce divin Seigneur & ses Disciples ont faits, que ce puissant Empereur, recommandable par la beauté de son genie & par plusieurs autres excellentes qualitez, fut contraint, pour ainsi dire, par la force de la verité, d'en reconnoître la certitude. Il n'eut pas la hardiesse de nier des Faits si évidens: lesquels étant une fois averez, prouvent incontestablement la verité de la Doctrine & de la Mission de Notre Seigneur, malgré toutes les subtilitez que l'esprit ou la malice de cet Empereur pouvoient lui suggerer pour en faire voir la fausseté.

II. Après la connoissance d'un seul Dicu, Créateur de toutes choses, il manquoit aux hommes de voir clairement quels étoient leurs Devoirs. Quoi que cette Science particulière qui regarde les Mœurs, eût été cultivée avec assez de soin par quelques-uns des Philosophes Payens, elle n'avoit fait

# RAISONNABLE. CHAP. XIV. 200 que très-peu de progrès parmi le Peuple. A la verité, tous les hommes étoient obligez de fréquenter les Temples, sous peine d'irriter les Dieux; & chacun avoit soin d'assister aux Sacrifices qu'on leur offroit, & aux autres cérémonies qu'on célebroit à leur honneur. les Prêtres ne se mettoient nullement en peine d'enseigner aux hommes le chemin de la Vertu. Pourvû que leurs Dévots fussent exacts à pratiquer les observances & les cérémonies qu'ils leur prescrivoient, & qu'ils eussent soin d'assister aux Fêtes, aux solemnitez & à toutes les menuës pratiques de la Religion, le sacré College les affüroit que les Dieux étoient contens; & qu'ils n'en demandoient pas davantage. Il se trouvoit peu de gens qui allassent aux Ecoles des Philosophes, pour y apprendre leurs devoirs, & pour savoir ce qu'il y avoit de bon & de mauvais dans leurs actions. Comme les Prêtres faisoient un beaucoup meilleur parti que les Philosophes, ils attiroient tout le monde à eux. En effet il étoit bien plus aisé de faire des lustrations & des processions, que d'avoir une conscience pure, & de vivre constamment selon les règles de la Vertu. Et c'étoit une chose bien plus commode d'offrir un sacrifice expiatoire qui suppléât au défaut d'une bonne vie,

que

que de pratiquer actuellement les plus sévéres maximes de la Morale. Il ne faut donc pas s'étonner, que par tout on cût mis de la difference entre la Religion & la Vertu, & que celle-là cût été préferée à celle-ci, jusque-là que c'étoit une héresie dangereuse, & une profanation manifeste, que de penser le contraire. A la verité, dans les Lieux où les hommes vivoient sous des Magistrats: les Loix Civiles enseignoient & prescrivoient l'exercice de la Vertu, autant qu'il le falloit pour conserver les Sociétez dans l'union, & pour y entretenir la tranquilité. Mais comme ces Loix n'avoient été faites, pour la plûpart, que par des gens qui n'avoient en vûë que d'assûrer par-là leur propre autorité, elles n'alloient qu'à faire observer les choses qui pouvoient servir à retenir les hommes dans une commune dépendance: ou pour le plus, elles tendoient directement à la prosperité & à la félicité temporelle des Peuples. Quant à la Religion Naturelle, prise dans toute son étenduë, je ne sache pas qu'on eût soin nulle part d'en confirmer les devoirs par tous les motifs que la Raison Naturelle peut fournir. Et à voir le peu de progrès qu'on a fait jusqu'ici dans cette matiere, l'on devroit dire, ce semble, que de faire un Système complet de Morale sur ses veritables

RAISONNABLE. CHAP. XIV. 201 bles principes, d'une maniére claire & convaincante, c'est une entreprise qui passe les forces de la Raison lorsqu'elle n'est pas secourue d'ailleurs. Du moins est-il certain qu'à l'égard du fimple Peuple & de la plus grande partie des hommes, il seroit plus sur & plus court, qu'une personne envoyée de la part de Dieu, & qui eût des preuves sensibles de la verité de sa Mission, vînt à eux en qualité de Roi & de Legislateur, pour les instruire de leurs Devoirs, & pour leur recommander de les remplir, que de se remettre de ce soin-là sur des raisonnemens d'une longue discussion, & souvent fort embarrassez: Car la plûpart des hommes n'ont. ni assez de loisir pour entrer dans un pareil examen, ni assez d'esprit pour en juger, faute d'éducation & d'experience. Aussi voyons-nous que les efforts des Philosophes ne furent pas suivis dans cette occasion d'un fort grand succès, avant la venuë de Jesus-Christ. & qu'il s'en falloit de beaucoup, que leurs divers Systèmes renfermassent une complette de la veritable Morale. depuis ce temps-là, les Philosophes Chrétiens les ont surpassez, il est aisé de s'appercevoir que c'est à la Révelation qu'ils sont redevables de la prémiére découverte des veritez dont ils ont enrichi la Morale, quoi que ces veritez soient d'une telle nature,

dne

que dès qu'on les entend, & qu'on les examine, on les trouve si conformes à la Raison, qu'on ne sauroit les contredire en aucune manière. Et en effet, chacun peut remarquer un grand nombre de veritez qu'il apprend prémiérement de quelque autre, & qu'il reçoit d'abord comme des choses tout-à-fait raisonnables, lesquelles il n'auroit pourtant trouvées qu'avec peine, & qu'il n'auroit peut-être pas pû découvrir de lui-même. La Verité primitive & originale n'est pas si aisée à tirer de la mine où elle est cachée, que nous pourrions bien nous l'imaginer, nous, à qui l'on a montré cette mine, déja toute creusée & prête à nous fournir le précieux metal qu'elle renferme. Et combien de fois n'arrive-t-il pas, qu'on apprend certaines choses à des gens d'esprit, parvenus à l'âge de cinquante ou de soixante ans, qui s'étonnent comment ils ont pû demeurer si long-temps sans y avoir pensé? Cependant leur propre méditation n'avoit point pénétré jusques-là, & ne les y auroit peut-être jamais conduit. On voit par expérience, que la connoissance de la Morale, soûtenue des simples lumiéres de la Raison naturelle (quelque accord qu'il y aît entre ces deux choses) a fait très-peu de progrès dans le Monde. Il n'est pas malaise d'en voir la raison dans les divers befoins

RAISONNABLE.CHAP.XIV. 303 foins des hommes, dans leurs passions, dans leurs vices & dans de faux intérêts qui détournent l'esprit d'un autre côté. tez à cela, que ceux qui entreprenoient de servir de guide aux autres, animez du même esprit que ceux qui se rangeoient sous leur discipline, ne trouvoient pas non plus leur avantage à s'appliquer beaucoup à perfectionner la Morale. Enfin quelque autre cause qui aît empêché le progrès de cette Science, c'est un fait constant, que la Raison humaine destituée de tout autre secours, ne rendoit pas aux hommes tout le service qui lour étoit nécessaire dans cette grande & importante occasion. Jamais elle n'en est veque jusques à faire de la Loi Naturelle un Systême entier, dont les conclusions claires & évidentes fussent déduites de principes incontestables. Et qui voudra rassembler toutes les Règles que les Philosophes ont débitées sur la conduite de la vie. & les comparer avec celles qu'on trouve dans le Nouveau Testament, reconnoîtra sans peine, qu'il s'en faut de beaucoup que ces prémiéres contiennent une Morale aussi parfaite que celle qui a été proposée par Jesus-Christ, & enseignée par ses Apôtres, gens ignorans pour la plûpart, & simples pêcheurs, mais pêcheurs inspirez de Dieu.

Tom. I.

Que si quelqu'un alloit se figurer, que de toutes les Sentences des Sages Payens, qui ont vêcu avant la venue de Notre eigneur Iesus-Christ, on en pourroit faire un Recueuil qui comprendroit tous les préceptes de Morale qu'on trouve dans les Ecrits des prémiers Prédica eurs du Christianisme, cela n'empêcheroit pourtant pas, que le Monde n'eût eu toûjours un extrême besoin de la venuë de ce divin Docteur, & de la Morale qu'il a apprise aux hommes. pose, si l'on veut, (quoi que cela ne soit pas) que tous les Préceptes de Morale répandus dans l'Evangile, étoient déja connus dans le Monde par telle ou telle Personne, avant que cette Doctrine y eût été annoncée: il reste encore à considerer où étoient ces personneslà, comment ils possedoient ces connoissances; & de quel usage elles pouvoient être aux Cependant il ne faut que autres hommes. faire reflexion sur ces trois articles, pour être convaincu, que les lumiéres de ce petit nombre de gens ne pouvoient pas suffire pour éclairer le reste du Monde. En effet. supposons qu'on puisse rassembler tous ces préceptes de differens endroits: Qu'on en prenne quelques-uns de Solon & de Bias en Gréce, quelques autres de Ciceron en Italie: & pour rendre l'Ouvrage complet, allons jusques dans la Chine consulter Confucius;

RAISONNABLE. CHAP. XIV. 305 & empruntons en Scythie les lumières du Sage Anacharsis. Comment toutes ces pièces ramassées pourront elles faire un Systéme complet de Morale, qui toit reçu de tous les Hommes du Monde pour être la Régle authentique de leur vie & de leurs mœurs? Je ne parlerai point ici de l'imposfibilité qu'il y auroit eû à recueillir tous ces Préceptes des Ecrits de personnes si éloignées les unes des autres, par le temps & les lieux où ils ont vêcu, aussi bien que par leur langage. Supposons qu'il y avoit alors un Stubée, qui s'étoit attaché à rassembler les Sentences Morales de tous les Sages du Monde. Comment un tel Recueil pourroit - il devenir une Règle fixe, & une vêritable copie de la Loi sous laquelle nous vivons? Seroit-ce d'Aristippe ou de Confucius qu'il auroit tiré son autorité? Ze-. non avoit-il le droit d'imposer des Loix au Genre Humain? S'il ne l'avoit pas, tout ce que lui, ou quelque autre Philosophe: pouvoient dire, n'étoit compté que pour le sentiment d'un simple homme. De sorte que les autres Hommes pouvoient le recevoir, ou le rejetter, comme ils le trouvoient à propos, ou selon que ce sentiment s'accordoit avec leurs interêts, leurs passions, leurs principes, & leurs inclinations particulières. Ils n'étoient dans aucune obliga-Tom. I. tion:

tion à cet égard. L'opinion de quelque Philosophe que ce fut, n'avoit point d'autorité par elle-même. Que si l'on veut en regarder quelqu'une en particulier sous cette idée, il faut accorder le même droit à tout ce qu'a dit le Philosophe qui en est l'Auteur. Toutes ses Maximes doivent pasfer pour des Loix certaines & indubitables: ou bien, il n'en faut recevoir aucune en cette qualité. Par exemple, si vous prenez pour des Préceptes de la Loi Naturelle quelques-unes des Sentences Morales d'Epicure, dont il y en a plusieurs que Senéque \* cite avec des marques d'estime & d'approbation, il faut que vous receviez sur le même pié tout le reste de sa Doctrine, ou bien, toute son autorité disparoît. D'où il s'ensuit, que de tout ce qui vient d'Epicure ou de quelque Ancien Philosophe, l'on ne doit rien recevoir comme partie de la Loi de Nature, & sous l'idée d'un Devoir indispensable, que ce qu'ils prouvent être tel effectivement. Or je ne pense pas, que personne s'avise de dire, qu'avant la venue de Notre Seigneur, le Monde aît vû un pareil Système de Morale, dont les préceptes fondez

<sup>\*</sup> Voyez ses Lettres. Il y en a plusieurs qui finissent par une Sentence morale de quelque fameux Philofophe; & le plus souvent, d'Epicure ou de quelques uns de ses Disciples.

### RAISONNABLE. CHAP.XIV. 307 dez sur les prémiers principes de la Raison, ne continssent visiblement que la Loi Naturelle, & renfermassent tout ce qui regarde la conduite de la vie. Ce n'est pas assez qu'il y cut par-ci par-là des Maximes de quelques personnes sages, qui fussent conformes à la droite Raison. Comme la Loi de la Nature étoit en même temps la Règle de l'Utile, il ne faut pas s'étonner, que ces personnes, qui avoient de l'esprit, & de l'amour pour la Vertu, ayant occasion de mediter sur quelques Devoirs particuliers, vinssent à se former par leur meditation certaines idées de ce qui est juste en soi-même, par la simple consideration de l'utilité, & de la beauté qu'on peut remarquer dans tout ce qui est raisonnable, sans fonder autrement l'obligation qu'il y a de pratiquer la Vertu, sur les veritables principes de la Loi Naturelle, & de la Morale. Mais ces Sentences détachées, que des Philosophes & des personnes sages débitoient de temps en temps, quelque excellentes qu'elles fussent en elles-mêmes, & à quelque bonne fin qu'elles fussent proposées, ne pouvoient jamais faire une Morale, de la verité de laquelle le Monde pût être convaincu, jusques à se soûmettre à ses maximes avec une entière confiance. Il faut que tout ce qui

doit servir en qualité de Modelle sur lequel

tous les hommes doivent régler leurs mœurs, soit autorisé, ou par la Raison, ou par la Révelation. Dès-là qu'une personne écrit fur la Morale, ou compile ce que d'autres en ont écrit, il n'acquiert pas par cela même un pouvoir de Legislateur sur le Genre Humain: comme si les Règles qu'il voudroit prescrire aux hommes, devenoient inviolables, parce qu'il les auroit inserées dans ses Livres, sur l'autorité de tel ou de tel Philosophe. Quiconque prétend se mettre sur ce pié-là, & faire passer les règles qu'il donne pour des Loix authentiques qu'on ne peut se dispenser d'observer, doit prouver l'une de ces deux choses, ou qu'il fonde toute sa Doctrine sur des principes de Raison, évidens par eux-mêmes, de sorte qu'il en fasse découler toutes les parties qui la composent, par une démonstration claire & sensible: ou bien, il doit faire voir, qu'il est envoyé du Ciel, & qu'il est autorisé de Dieu, pour annoncer sa volonté & ses Commandemens aux hommes. sonne, que je sache, n'a fait ni entrepris de faire, avant la Venuë de Jesus-Christ, une Morale, selon la prémiére de ces mé-Il y a, je l'avoue, une Loi Nathodes. Mais où est celui qui nous l'avoit donnée, ou qui s'étoit chargé de nous la montrer toute entiére, en qualité de Loi, fans

#### RAISON NABLE. CHAP. XIV. 309 sans y rien ajoûter, & sans en retrancher aucun des devoirs qu'elle contenoit, & qui obligeoient par eux-mêmes? Qui a jamais fait connoître toutes les parties de cette Loi, jointes en un seul Corps? Qui a montré aux hommes l'obligation où ils étoient de les observer exactement? Et où a-t-on jamais vû un pareil Code, auquel le Genre Humain aît pû recourir comme à une Règle infaillible avant que Notre Seigneur cût paru dans le Monde? S'il n'y en avoit point eû jusqu'alors, il est visible qu'il étoit nécessaire que quelqu'un nous donnât un tel Corps de Morale, qui en qualité de Loi irrefragable pût servir de guide assûré à ceux qui desiroient de marcher dans le bon chemin: afin que s'ils vouloient s'acquiter de leur devoir, ils ne fussent pas en danger de se méprendre, mais qu'ils pussent savoir certainement quand ils l'auroient rempli, ou qu'ils s'en seroient écartez. Or telle est la Loi Morale que Jesus-Christ nous a donnée dans le Nouveau Testament, & cela, par la derniére des deux voies que nous venons de proposer, je veux dire, par le moven de la Révelation. C'est de lui que nous tenons une Règle qui contient tout ce qu'il faut faire pour se bien conduire dans cette vie, & qui est'très-conforme à celle que prescrit la Raison. Mais la verité de ses V 3

Ma-

fans en les exposant; & qu'ils ne pouvoient le faire sans crime.

Enfin, si quelqu'un, pour excuser la Nature humaine, s'avisoit d'attribuër à la pure negligence des hommes la raison pourquoi ils n'avoient pas porté la Morale au plus haut dégré de perfection où elle pouvoit afriver, & n'avoient sû la reduire en un seul Corps de Science, complet dans toutes ses parties, & en démontrer la verité avec une entiére évidence, comme quelquesuns s'imaginent qu'on pourroit le faire: cette supposition ne détruit en aucune manière ce qu'on vient de dire de la nécessité de la Révelation. Car d'où que vînt l'ignorance où les hommes étoient à l'égard de leurs Devoirs, il est hors de doute, que Jesus-Carist trouva le Genre Humain dans une corruption de mœurs & de principes, qui étoit allée en empirant d'âge en âge, & qui visiblement n'étoit pas en état d'être reformée. Dans chaque Païs & dans chaque Secte on avoit des Règles de Morale différentes. Mais la Raison Naturelle ne corrigeoit, nulle part, les défauts qui s'y rencontroient; & il n'y avoit pas apparence qu'elle y remediat jamais. Ces veritables Règles qui distinguent le Juste d'avec l'Injuste, desquelles la nécessité avoit introduit l'usage en certains endroits, que les Loix Civiles

## RAISONNABLE. CHAP.XIV.313

Civiles avoient ordonnées, ou que la Phisophie avoit recommandé d'observer, n'étoient point appuyées sur leurs veritables On les regardoit ces Règles fondemens. comme les liens de la Societé, comme des maximes utiles dans la vie ordinaire, & comme des pratiques louables en elles-mêmes. Mais on ne voit point, que l'obligation de les observer fût connue, & approuvée, nulle part, dans toute son étenduë; , ni qu'on les confiderat comme des Préceptes fondez sur l'autorité d'une Loi, j'entens la Loi de la Nature, cette Loi Souveraine qui est au dessus de toutes les autres Loix. Et en effet, on ne pouvoit en venir là, sans avoir une connoissance distincte du Souverain Legislateur, qui promît quelque grande recompense à ceux qui obéiroient à ses ordres, & qui menaçat de quelque châtiment terrible ceux qui refuseroient de le faire. Or la Religion Payenne n'étoit guere occupée, comme nous l'avons déja remarqué, à prescrire aux hommes des Règles de conduite. Les Prêtres qui publicient · les Oracles célestes, & qui se disoient les Interpretes de la volonté des Dieux, parloient peu de la Vertu & de la bonne vie. Et d'un autre côté, les Philosophes qui appuyoient ce qu'ils disoient sur les lumières de la Raison, ne faisoient pas beaucoup de mention

aux forces de son temperament, ne considerant presque pas combien il est redevable au travail de ceux qui ont coupé les Bois, féché les marais, bâti des ponts, & rendu les chemins praticables, sans quoi il se seroit extremement fatigué, & n'auroit avancé que fort peu. Il y a quantité de choses, dont la croyance nous a été inculquée dès le berceau, de sorte que les idées nous en étant devenues familières, &, pour ainsi dire, naturelles sous l'Evangile, nous les regardons comme des veritez incontestables, qu'il est aité de voir, & de prouver avec la derniére évidence, sans considerer que nous aurions pû en douter, ou les ignorer pendant long-temps, si la Révelation n'en eût rien dit. Ainsi, plusieurs sont redevables à la Révelation, sans s'en appercevoir. n'est pas pour diminuër l'autorité de la Révelation que la Raison donne son suffrage aux Veritez, qui ont été déja manifestées par cette prémiére voie. Mais nous avons tort de nous imaginer, qu'à cause que la Raison nous les confirme, c'est par son moyen que nous avons commencé de les connoître avec certitude, & dans ce dégré d'évidence que nous les voyons présentement. Le contraire paroît bien clairement par la Morale incomplette des Parens. avant la venuë de Jesus-Christ, & par la nécessité. RAISONNABLE. CHAP. XIV. 317 nécessité qu'il y avoit d'en reformer les Principes & les Maximes, aussi bien que la Pratique. Il sembloit que la Philosophie avoit épuilé ses forces, & fait tout ce qui étoit en son pouvoir. Et quand même elle seroit allée encore plus avant, (ce que nous voyons qu'elle n'a pas fait) & qu'elle auroit reduit la Morale en un Corps de Science, fondé sur des principes incontestables, dont chaque partie auroit eû ses Démonstrations comme les Mathematiques, cela n'auroit été, ni d'une grande efficace sur l'esprit de l'homme dans l'état d'imperfection où il se trouve, ni fort propre à l'instruire de son devoir. Le gros du monde n'a pas le loisir ni la capacité qu'il faut pour sentir la force d'une Démonstration: ils ne sont pas capables d'envisager une suite de preuves, qu'ils doivent pourtant avoir toûjours présente à l'Esprit, selon cette methode, pour pouvoir être convaincus de ce qu'on veut leur persuader: de sorte qu'on ne peut exiger qu'ils y donnent leur consentement. que lors qu'ils voyent la Démonstration. Où qu'ils s'arrêtent, ceux qui se chargent de les instruire, sont toûjours obligez ce prouver ce qui leur fait de la peine, & d'éclaircir leurs doutes par une suite de conclusions qui découlent sans interruption du premier principe, quelque longue ou quelque

en lui, tous les commandemens de ce divin Seigneur deviennent à son égard des principes incontestables. Il ne lui faut point d'autre preuve pour s'assûrer de la veritéde ce que dit ce saint Docteur, que de savoir que c'est lui qui l'a dit. Ainsi pour être instruit de ce qu'il doit faire, il n'a besoin que de lire les Livres Sacrez: car tous les devoirs de Morale y sont exposez d'une manière claire, simple, & facile à entendre. Or qui peut douter, que cette methode d'enseigner ne soit la plus sûre & la plus propre à faire impression sur l'Esprit Humain; & sur tout, si nous ajoûtons, que comme elle est proportionnée à la capacité la plus bornée d'une Créature raifonnable, elle convient aussi aux Esprits les plus relevez, les satisfait, & les éclaire même. Car les Esprits les plus sublimes ne peuvent que se soûmettre à cette Doctrine comme à une Doctrine divine, puisqu'étant annoncée par une Troupe de gens sans Lettres, elle n'est pas seulement attestée par des Miracles, mais confirmée par la Raison, toutes les Règles qu'ils donnoient, étant de telle nature, que quoi que la Raison ne les eût pas clairement démontrées par elle-même, elle ne pouvoit que les approuver lors qu'elles lui étoient découvertes de cette maniere, & se croire obligéc

RAISONNABLE. CHAP. XIV. 321 bligée par une telle découverte. Jesus-Christ & ses Apôtres ne se prévalurent point du credit & de l'autorité qu'ils avoient sur l'esprit des Hommes par le moyen de leurs Miracles, pour faire entrer dans leur Morale quelque fausse pensée; quelque maxime corrompuë, ni quoi que ce soit qui tendît à favoriser leurs propies interêts, ou ceux d'aucun Parti, comme nous voyons qu'ont fait toutes les Sectes des Philosophes, & les autres Religions. On n'y voit rien qui sente la préoccupation, rien de chimerique, nulles traces d'orgueuil, de vanité, d'ostentation, ou d'ambition. Tout y est pur & simple. Il n'y a rien de trop, & rien n'y manque. En un mot, c'est une Règle de conduite si parfaite, que les plus sages doivent reconnostre, qu'elle tend entiérement au bien du Genre Humain; & que tous les hommes seroient heureux, s'ils l'observoient tous également.

avoit besoin d'être corrigé; c'étoit la forme exterieure du Service Divin. Des Bâtimens superbes, des Ornemens somptueux, des Habits particuliers & extraordinaires, un nombreux attirail de cérémonies pompeuses, frivoles & onereuses; tout cela étoit devenu par toute la Terre une suite inseparable.

rable du Culte Religieux. Comme ces choses en portoient le nom d'une manière particulière, elles étoient regardées comme la principale partie, pour ne pas dire le tout de la Religion. Et il n'y avoit pas apparence qu'on eût pû remedier à cet inconvenient, pendant que les Cérémonies Judaiques subsissaient; & qu'elles se trouvoient si fort mêlées avec le Culte du veritable Dieu. Or c'est encore ce que sit Jesus-Christ en venant au Monde: car avec la connoissance qu'il donna de Dieu, comme d'un Esprit infini, suprême & invisible, il réforma cet usage excessif des cérémonies, en prescrivant aux hommes de rendre à ce Souverain Etre un Culte simple, spirituel, & conforme à sa Nature. Voici comme il s'en exprime lui-même en parlant à la Samaritaine: Le temps va venir, lui \* dit-il, que vous n'adorerez plus le Père, ni sur cette Montagne, ni dans Jerusalem: mais que les vrais adorateurs adoreront le Père en esprit & en verité; car ce sont-là les adorateurs que le Père cherche. Dès-lors Dieu n'exigea autre chose si ce n'est qu'on le servit en esprit & en verité, avec application, & avec une veritable fincerité de cœur. Pour l'adorer d'une manière qui lui fût agréable, il n'étoit plus nécessaire de bâtir des Temples ma-

RAISONNABLE. CHAP. XIV. 323 magnifiques, & de se retirer dans de certains Lieux. Pourvû qu'on eût le cœur pur, on pouvoit le servir partout. On n'étoit plus obligé d'avoir des habits somptueux & extraordinaires. On pouvoit renoncer à la pompe des cérémonies, & à tout ce grand apparat d'observances exterieures. Dieu qui est Liprit, & qui se faisoit connoître sous cette idée, n'exigeoit aucune de ces choses. Il vouloit seulement qu'on lui consacrât l'Esprit; & que dans les Assemblées Publiques. où certaines Actions doivent être exposées à la vûë du monde, tout ce qui devoit paroître se fit dans la bienséance, avec ordre. & d'une manière édifiante. Ainsi la Bienséance, l'Ordre, & l'Edification devoient régler tous les Actes publics du Service divin, & prescrire des bornes à tout l'extérieur, (qui n'est pas d'un grand prix aux yeux de Dieu) au delà desquelles il ne falloit point passer. Pourvû qu'on eût soin de bannir des Assemblées Religieuses l'indécence & la confusion, l'on ne devoit point s'embarrasser de cérémonies inutiles. Dieu ne demandoit autre chose des hommes, finon qu'ils lui offrissent humblement leurs louanges & leurs priéres. C'est en quoi confistoit tout le service qu'il exigeoit d'eux; & en s'acquitant de ces importans Devoirs, chacun devoit consulter son propre cœur, & X 2 penier

penser que Dieu ne regardoit & n'acceptoit que le cœur, dans les hommages religieux

qu'on lui rendoit.

IV. Un autre grand avantage que Jestis-Christ a procuré aux hommes, c'en de leur fournir de puissans motifs pour les porter à mener une bonne & sainte vie: Motifs affez confiderables pour leur faire vaincre les difficultez & les obitacles qui serencontrent dans le chemin de la Vertu, & pour dédommager avantageusement ceux qui demeurent attachez à leurs Devoirs, & qui fouffrent avec le témoignage d'une bonne conscience. On avoit remarqué dans tous les Siécles, que les gens de bien n'étoient pis fort heureux dans ce Monde. Comme la Vertu & la Prosperité ne se trouvoient guere souvent ensemble, la Vertu avoit rarement un grand nombre de Sectateurs. Et il ne faut pas s'étonner \* qu'elle ne fût pas

<sup>\*</sup>A raisonner sur ce Principe, il faudroit dire qu'une conduite opposée à celle que prescrit la Vertu, est en effet la plus avantageuse dans ce Monde: & qu'ôté l'esperance d'un grand Bonheur après cette vie, il vaut mieux être sourbe que sincère; ingrat que reconnoissant; dur & sans compassion que généreux & biensaitant, &c. Pour moi, je ne saurois être d: ce sentiment. Bien loin de là, je suis persuadé que le Vice est par lui-même moins propre à nous rendre heureux, que la Vertu; & qu'au sond, les inconveniens où il engage nécessairement les hommes

# fort recherchée dans un temps que les incommoditez qui l'accompagnoient, étoient visibles,

dans ce Monde, troublent plus la tranquillité de leur vie que toutes les incommoditez auxquelles les gens de bien peuvent être exposez par le commerce qu'ils sont obligez d'avoir avec des trompeurs & des scélerats. Supposé même que ces derniers ayent abondamment dequoi satisfaire leurs passions; qu'ils soient riches & élevez aux prémières dignitez, je dirai que leur sort est plus digne de pitié que d'envie; & j'abandonnerai sur ce point l'opinion de M. Locke pour embrasser celle qu'Horace établit avec tant de torce dans ces beaux Vers;

\* Non possidentem multa vocaveris
Rette beatum: rettius occupat
Nomen beati qui Deorum
Muneribus sapienter uti,
Duramque calles pauperiem pati,
Pejusque letho slagitium timet:
Non ille pro caris amicis
Aut Patria timidus perire-

C'est-à-dire, (je me sers de la traduction du P. Tarteron),, Ce ne sont pas les grands biens qui reudent
, l'homme heureux: celui-là l'est a plus juste titre
, qui sait user avec sagesse des présens que lui sont
, les Dieux; qui a le don de souffrir avec patience
, la pauvreté; & qui redoute le crime plus que la
, mort. Un homme de ce caractère est toujours prêt
, à s'immoler pour ses Amis & pour sa Patrie.
Au reste, je ne prétens pas diminuer par là en

Au reste, je ne prétens pas diminuer par là en aucune manière la grace que J C nous a saite de nous fournir de puissans motifs pour nous poster à la Ver
X 2

<sup>\*</sup> Od Lib IV. Od. IX. vs. 45 & seqq.

visibles, & actuellement présentes, tandis que les recompenses qu'elle promettoit, étoient incertaines, & éloignées. Comme les hommes ont toûjours tâché de se rendre heureux, (Passion qu'on doit leur permettre, & dont on ne pourroit jamais les détourner) ils ne pouvoient que se croire dispensez d'observer exactement des Regles, qui paroissoient si peu propres à les approcher de leur veritable sin, qui étoit leur propre félicité: puis qu'elles les privoient des

tu. Comme la Vertu est une disposition de cœur, une habitude qui nous porte à des actions raisonnables qui tendent à notre bien, & à celui des autres hommes, tout ce qui sett à produire & à conserver cette habitude, est très-estimable: & rien sans doute n'est si capable de fortifier cette noble disposition dans l'homme que ' les recompenses éternelles que Jesus-Christ promet à ceux qui s'appliqueront fincerement à des actions vertueuses, & les supplices dont il menace ceux qui meneront une vie déreglée. Il n'est donc nullement nécessaire, pour faire valoir l'importance de ces motifs, de nous representer la Vertu sous des idées peu prévenantes. La force des tentations présentes, la fougue de nos passions durant la plus grande vigueur de notre âge, les mauvais exemples dont nous sommes environnez, & les habitudes vicieuses qué nous contractions avant que d'être capables de raison, tout cela est plus que suffisant pour nous convaincre que Jesus-Christ nous a fait une grace inestimable de nous entraîner dans le parti de la Vertu, par les affurances qu'il donne dans son Evangile, de procurer après cette vie, un bonheur éternel & parfait à tous les gens de bien.

RAISONNABLE.CHAP.XIV. 327 des plaisirs de cette Vie, quoi qu'ils ne vissent pas fort clairement, & ne fussent pas fortement persuadez, qu'il dût y avoir une autre vie après celle-ci. Il est vrai qu'ils auroient pû raisonner d'une autremaniere: & conclurre, Que puis que la plûpart des gens de bien étoient maltraitez dans ce Monde, il y avoit un autre Lieu où leur condition seroit plus heureuse: mais il est certain que ce raisonnement ne leur vint pas dans l'esprit. Les idées qu'ils se formoient d'une autre Vie, étoient fortobscures, & l'esperance qu'ils avoient d'y parvenir, très-incertaine. Il y avoit, à la verité, des gens parmi les Payens, qui parloient des Manes. des Esprits, & des Ombres des Morts, mais sans l'assurer fort positivement, & sur tout, sans y saire que très peu de fond. Ils avoient les noms de Styx & d'Acheron: ils parloient des Champs Elysées, & du Siège des Bien-heureux : mais en général ils tiroient ces idées de leurs Poëtes qui les méloient avec leurs Fables, de sorte qu'on les regardoit plûtôt comme des jeux d'esprit & des Ornemens Poëtiques, que comme des Opinions dont les gens graves & raisonnables fusient serieusement persuadez. Comme ils trouvoient ces Opinions jointes avec des Contes ridicules, ils les prenoient pour de veritables Contes.

ce qui les rendoit plus suspectes, & moins propres à inspirer l'amour de la Vertu, c'est que les Philosophes portoient rarement les hommes à la pratique des Devoirs qu'ils leur enseignoient, par la consideration d'une Vie après celle-ci. Le principal motif qu'ils leur proposoient, étoit tiré de l'excellence de la Vertu, considerée en ellemême; & en géneral le plus puissant ressort qu'ils fissent agir pour les engager à bien vivre, c'étoit d'exalter la Nature Humaine, dont la perfection consiste dans l'exercice de la Vertu. Pour les Prêtres, s'ils parloient quelquefois des Ames des Morts & d'une autre Vie après celle-ci, ce n'étoit que pour attacher les hommes à l'observation de leurs Cérémonies superstitieuses & idolatres: & par-là cette Doctrine n'étoit d'aucun usage à la Multitude credule; & ceux qui avoient l'esprit plus pénétrant, soup connant d'abord que c'étoit une fiction artificieuse des Prêtres, n'y ajoûtoient point de foi. Ainsi, bien qu'avant la venue de Jesus-Christ, la Doctrine d'une autre Vie ne fût pas tout-à-fait inconnue dans le Monde, elle n'y étoit pas connue d'une manière fort évidente. Ce n'étoit qu'une connoissance imparfaite de la Raison, ou peut-être les foibles restes d'une ancienne Tradition; qui sembloit plûtôt toucher

RAISONNABLE. CHAP. XIV. 329 superficiellement l'imagination des hommes que faire de profondes impressions sur leur Ils s'imaginoient qu'il y avoit quelque chose, sans tavoir quoi, qui étoit entre l'Etre & le Non-être. Ils concevoient quelque chose dans l'Homme, qui pouvoit échapper au tombeau. Mais pour ce qui est d'une veritable & parfaite Vie, qui dût durer éternellement après celle-ci, c'est une chose qui n'entroit pas fort avant dans leurs esprits, & dont ils étoient encore moins perfuadez. En un mot, ils étoient si éloignez de voir clair dans ce Point, que nous ne voyons aucune Nation du Monde qui fit pro-: fession publique de croire une autre Vie; & qui comptât sur cela. Aucune Religion n'enseignoit expressément cette Doctrine; & on n'en avoit fait nulle part un Article de Foi & un Principe de Religion jusqu'à la Venuë de Jesus-Christ, de qui on a bien eû raison de dire qu'en paroissant dans le Monde \* il a mis en lumiére la Vie & l'Immortalité: car non seulement il a enseigné ce Dogme en le revelant clairement, & en faisant voir des exemples de personnes ressuscitées; mais il nous a donné lui-même un gage & une assurance indubitable de la Résurrection & d'une Vie avenir, par sa propre Résurrection, & par son Ascension dans les Cieux.

Or combien la nature des choses n'a-t-elle pas changé dans le Monde par le moyen de cette seule verité, qui a élevé la Piété au dessus de toutes les choses qui pouvoient tenter les hommes, ou les détourner des devoirs qu'elle leur prescrit? A la verité, les Philosophes relevoient la beauté de la Vertu. Ils ornoient si bien cette divine Fille du Ciel, qu'elle attiroit les yeux des hommes & gagnoit leur approbation; mais comme ils ne lui assignoient aucune \*dot, il y en avoit peu qui voulussent l'épouser. Les hommes

"Je ne sai si M. Locke a calculé exactement; mais il me semble que des Sectes très-sameuses, & qui ont substité long-temps dans le Monde, comme l'i cole de Socrate, les Stoiciens & les Cyniques, ont sait profession d'estimer la Vertu pour elle même, & de préferer l'Honéte à l'Utile. Horace lui-même, dont la Morale n'étoit pas fort rigide, se faisoit honneur de ce sentiment. Il n'est pas sâché de jour des saveurs de la Fortune. "Mais, sâché de jour des faveurs de la Fortune, "Mais, sâché de jour des faveurs de la Fortune, "Mais, sâché de jour des faveurs de la Fortune, "Mais, dit-il, si elle se dispose à "m'abandonner, je renouce à tout le bien qu'elle "m'a sait. Muni de ma Vertu contre ses disgraces, "j'épouse volontiers la Pauvreté sans autre dot que la "Probité.

Pennas, refigno quae dedit, eo med Virtute me involvo, probámque Pauperiem fine dete quaro.

Cette demiére expression est sort remarquable. El-

<sup>•</sup> Od. Lib. III. Ode 29, vs. 53, 00.

## RAISONNABLE. CHAP. XIV. 331

mes en général ne pouvoient lui refuser leur estime & leurs louanges, mais ils lui tournoient toûjours le dos, & l'abandonnoient comme un Parti qui ne leur étoit pas avantageux. Mais à présent qu'il lui échet en partage

† un poids éternel d'une gloire excellemment excellente, l'Interêt se range de son côté; & il est tout visible, que la Vertu est présentement l'acquisition la plus importante, & le
gain

† 2 Cor. IV. 17.

le fait voir tout au moins que la Vertu a pu être recherchée des hommes, lors même qu'elle étoit sans dot; puis que des Payens ont fait gloire de l'aimer pour l'amour d'elle-même. Que s'il s'est trouvé peu de gens de ce caractere, l'ons'en est plaint hautement, temoin ce passage de Juvenal,

— Quis enim Virtutem amplectitur įpfam Praemia si tollas į

Sat. X. 141.

Car sans doute ce Poëte prétend condamner par la tous ceux qui n'embrassent la Vertu que par des vuës d'intérêt. Cependant à bien considerer la chose, je ne croi pas que la Vertu ait jamais été absolument sans dot, c'est-à-dire, qu'elle ait été un Parti moins avantageux que le Parti qui lui est opposé, comme je l'ai fait voir en peu de mots à la page 324. J oserai même assure après un célèbre Philolophe Chrétien, qu'à comparer le bonheur des Méchans avec celui des Gens de bien, on trouvera que les Méchans n'ent pas grand sujes de se glorisser de la difference de leur Esat, cr qu'à bien considerer toutes choses, ils sont les plus mal partagez, même dans cette Vie. Cest pequoi Perse

gain le plus considerable qu'on puisse sire. On ne se contente plus de dire, pour la faire valoir, qu'elle est la persection & l'excellence de notre Nature: qu'elle est ellemême sa recompense: & qu'elle rendranos noms recommandables à la Posterité. C'étoient-là tous les éloges que lui donnoient les Philosophes Payens; & il ne faut pass'étonner, qu'il n'y eût pas beaucoup de gens touchez de ces sortes de recommandations, qui ne procuroient aucun solide avantage. C'est proposer aux hommes un motif bien plus agréable, & tout autrement capable de faire impression sur leurs esprits, que de les assurer, que s'ils vivent bien dans ce Mondre,

Perse qui vivoit à Rome du temps de Neron (temps, comme on sait, peu savorable à la Vertu) étoit si fortement persuadé, qu'il crovoit, que le plus corrompu de sous les hommes, qu'un Tyran, l'Annimal le plus redoutable & le plus funeste au Genre Humain, mais le plus à portée de satisfaire ses passions, seroit assez puni, d'être ensin frappé de l'excellence de la Vertu, & reduit par cela même à secher & se desesperer pour l'avoir abandonnée. Au jugement de ce sage Poète, c'est un suplice terrible; & il n'en souhaite point d'autre aux Tyrans les plus cruels.

Magne Pater Divúm, saevos punire Tyrannos Haud alia ratione velis, cum dira libido Moveris ingenium, ferventi sincta veneno, Virtusem videans, intabescantque relicta, Pers. Sat. III. 35 & seqq.

RAISONNABLE. CHAP. XIV. 322 de. ils seront heureux après cette vie. vrez-leur les yeux fur ces joyes indicibles & éternelles de l'autre Vie, & leurs Cœurs y trouveront quelque chose de solide, qui sera très-propre à les émouvoir. La vûë du Ciel & de l'Enfer leur fera regarder les biens & les maux présens, qui sont d'une si courte durée, comme des choses peu considerables, & les portera à embrasser la Vertu. que la Raison, l'interêt & le soin que nous devons avoir de nous-mêmes, nous obligent nécessairement de préferer à toute autre chose. C'est sur ce sondement, & sur celui-là seul, que la Morale est solidement appuyée, & qu'elle a droit, pour ainsidire, d'exiger toute notre application, sans que rien puisse nous en détourner legitimement. C'est ce qui fait que la Vertu qu'elle prescrit, n'est pas un simple Nom, mais un Bien solide, & veritable, qui merite que nous metrions tout en-œuvre pour l'acquerir; & c'est justement sous cette idée qu'elle nous est proposée dans l'Evangile de Notre Seigneur Jesus-Christ.

V. Un cinquieme & dernier avantage que nous devons ajoûter à ceux que nous recevons de ce divin Sauveur, c'est la promesse qu'il nous fait de nous assister. Si nous faisons tout ce qui est en notre pouvoir, il s'engage de nous accorder son Esprit, pour nous aider à faire ce que nous devons, & à le fai-

avoir pour être justifié devant Dieu, se reduit à croire que Jesus de Nazarett est le Messie, & à recevoir les articles qui dépendent de cette verité, comme sa Resurrection, ses Préceptes, & son Retour pour juger le monde, on ne manquera pas de me demander, ,, dans quelle vûë les Epîtres des ,, Apôtres ont elles donc été écrites, si la , croyance des differentes Doctrines qu'elles , renserment n'est pas nécessaire à Salut; & ,, si un Chrétien peut croire ou ne pas croire, , ce qui y est proposé, & être cependant , Membre de l'Eglise de Christ, & du nombre des veritables Fidèles?

Je repons à cela, que diverses occasions particulières ont déterminé les Apôtres à écrire leurs Epîtres; & que celui qui voudra les lire comme il faut, doit remarquer quel en est le dessein principal, & découvrir le sujet qui y est traité & la manière dont on l'a traité, s'il veut pénétrer dans le veritable sens de ses Ecrits, & en retirer quelque utilité. C'est là le vrai moyen d'entrer dans la pensée de l'Ecrivain: & ce qu'on peut trouver par cette voye, est proprement la Verité qu'on doit croire, & non pas quelques sentences détachées de differens endroits, & conçues en termes de l'Ecriture. lesquelles nous accommodons à nos Idées & à nos préjugez. Pour entendre, dis-je,

RAISONNABLE. CHAP. XV. 347 ces sortes de Discours, il en faut examiner le dessein, observer la liaison de leurs Parties. & voir comment elles s'accordent entr'elles mêmes & avec les autres Parties de l'Ecriture. Mais il ne faut pas prendre çà & là une Periode ou un Verset selon qu'il s'accorde le mieux avec notre Système particulier, comme si chaque Periode & chaque Verset de l'Ecriture étoient autant d'Apho rismes distincts & indépendants, pour faire de ces pensées détachées autant de Points Fondamentaux de la Religion Chrétienne. absolument nécessaires à salut: à moins que Dieu n'aît déclaré que ce sont effectivement des Articles Fondamentaux de la Religion. Il y a plusieurs Veritez dans la Bible qu'un bon Chrétien peut ignorer entierement, & qu'il peut, par conséquent, ne pas regarder comme l'objet distinct de sa Foi: Veritez que quelques-uns donnent peut-être pour des Doctrines tout-à-fait essentielles qu'ils appellent Articles Fondamentaux, parce que ce sont des Points qui distinguent leurs Communions d'avec les autres Sociétez Chrétiennes. Il y a dans la plûpart des Epîtres des Apôtres une suite de raisonnement, qu'on ne peut remarquer sans une extrême attention, à cause du stile dont elles sont écrites. De sorte que pour les voir dans leur veritable jour. Tome 1.

338 LE CHRISTIANISME & en découvrir le vrai sens, il les faut emminer par rapport au sujet général qui y est traité.

D'ailleurs, ces Epîtres étoient addressées à des personnes qui avoient déja la Foi. & étoient veritables Chrétiens; & par conséquent elles ne pouvoient pas être destinées à leur apprendre les Articles Fondamentaux du Chrittianisme & les Points nécessaires à Ainsi, l'Epître aux Romainsesté-Salut. ctite à tous ceux qui sont à Rome, les bien-aimez de Dieu, apellez à être Saints, dont la Foi est renommée par tout le Monde, Ch. I. 7. 8. Le même Apôtre nous apprend dans sa prémiére Epître aux Corinthiens, (Cb. I.2. 4. (30.) à qui c'est qu'il l'addresse, savoir, à l'Eglise de Dieu qui est à Corinthe, à ceux que Jesus-Christ a sanctifiez, qui sont appellez à être Saints; & à tous ceux qui en quelque lieu que ce soit invoquent le nom de notre Seigneur Jesus-Christ, qui est leur Seigneur comme le nôtre. Je rens à mon Dieu des actions de graces continue les à cause de la grace de Dieu, qui vous a été donnée en Jesus Christ; Ed de toutes les richesses dont vous avez été comblez en lui dans tout ce qui regarde le don de la parole & de la science, le témoignage qu'en vous a rendu de Jesus-Christ ayant été ainsi confirmé parmi vous. De sorte qu'il ne vous munque aucun don divin dans l'attente où vous êtes de

RAISON NABLE CHAP. XV. 330 la manifestation de notre Seigneur Jesus-Christ. St. Paul dit aussi dans sa seconde Epître aux Corinthiens, qu'il écrit à l'Eglife de Dien qui est à Corinthe, & à tous les Saints qui sont dans l'Achaie, Ch. I. 1. Celle qui suit du même Apôtre, est addressée aux Eglises de Galatie: & celle qu'il écrit aux Ephesiens. à tous les Suints & fidèles en Jesus-Christ qui sont à Ephese. Il en est de même des autres qui suivent: A tous les Saints en Fesus-Christ qui sont à Philippes. Aux Saints & fidèles Frères en Gbrist qui sont à Colosses, qui ont de la Foi en Jesus-Christ & de la charité pour les Saints. Al Eglise de Thessalonique. A Timothée son vrai Fils en la Foi. A Tite son Fils bien-aimé en la Loi qui leur est commune, A son cher Philemon & son compagnon d'auvre. De même l'Auteur de l'Epître aux Hébreux appelle ceux à qui il écrit, Saints Frères, qui ont part à la Vocation Céleste, Ch. III, 1, D'où il paroît clairement, que tous ceux à qui S. Paul écrit, étoient des Frères, des Saints, & des Fidèles dans l' Eglise Chrétienne, & par conséquent déja Chrétiens: qu'ainsi ils n'avoient pas besoin d'apprendre les Articles Fondamentaux de la Religion Chrétienne, fans la croyance desquels ils ne pouvoient être sauvez; & qu'on ne sauroit supposer, que la raison pourquoi St. Paul a écrità qui que ce soit de ces personnes, ast Y 2

été de les instruire de ces Points Fondamentaux. Il n'est pas moins évident par les deux prémiers Chapities des Epîtres de S. Pierre. que cet Apôtre écrit aussi à des personnes déja instruites des Points essentiels du Chris-Il est aisé de voir la même chose tianisme. dans les Epîtres de S. Jacques & de S. Jean. Et celle de S. Jude est expressément addressée à ceux qui ont été appellez, qui sont sanctifi zen Dieu le Père, & conservez en Jesus-Christ. Puis donc que toutes les Epîtres des Apôtres ont été écrites à des gens qui étoient déja Fidèles & Chrétiens, le dessein qu'ont eû ces Saints Hommes en les écrivant, ne pouvoit être de les instruire des choses qui étoient nécessaires pour les rendre Chrétiens. Il est visible, qu'ils les savoient & les croyoient déja, ou qu'autrement ils n'auroient pû être Chrétiens& Fidèles: tîtres, que les Apôtres leur donnent expressément, comme nous venons de le voir. Ajoûtons à cela, que ces Epîtres ont été écrites pour des occasions particulières, & que sans ces occasions elles n'auroient point été écrites, & qu'ainsi l'on ne sauroit les regarder comme nécessaires à salut, bien qu'elles puissent servir beaucoup à nous éclairer l'esprit & à nous enseigner certaines choses qui regardent la pratique, par la solution qu'elles donnent de certaines difficultez.

RAISONNABLE CHAP. XV. 341 cultez, & par la reformation qu'on y voit de quelques erreurs particulieres. Je conviens que les principales Doctrines de la Foi Chrétienne sont répandues çà & là dans la plûpart de ces Epîtres: mais ce n'est pourtant pas dans ces sortes d'Ecrits que nous devons apprendre quels sont les Articles Fondamentaux de la Religion. Comme ce sont des Discours qui n'ont été composez que par occasion, (quoi qu'ils soient encore très-édifians) les Points Fondamentaux s'v trouvent mêlez indifferemment & sans distinction avec d'autres veritez moins essentielles. On pourra bien mieux les trouver & les discerner ces Articles importans & nécessaires à salut, dans les Prédications que Jesus Christ & ses Apôtres faisoient à ceux qui étoient encore étrangers & ignorans à l'égard de la Foi Chrétienne, pour la leur faire connoître & pour les engager à l'embras-Et c'est là que nous avons vû quels étoient ces Articles, par l'examen suivi que nous avons fait de l'Histoire des quatre Evangelistes & du Livre des Attes des Apôtres, où ils sont exprimez si clairement que personne ne peut les méconnoître.

Dans les Epîtres écrites à des Eglises particulières, outre le sujet principal que chacune renserme, & qui regardoit quelque interêt présent de l'Eglise à qui elles étoient

x 3

addressées en particulier, les Apôtres expliquent en plusieurs endroits les Points Fondamentaux de la Religion Chrétienne, & cela fort prudemment, par rapport aux idés particulières de ceux à qui ilsécrivent: afin de leur rendre par-là la Doctrine Chrétienne plus familière, & de leur faire comprendre plus facilement la Methode, les Raisons, & les Fondemens du grand Ouvrage du Salut. Ainsi, nous voyons que St. Paul, dans son Epître aux Romains, parle souvent de l'Adoption, (coûtume fort connue à Rome) pour leur expliquer la grace que Dieu leur a fait en leur donnant la Vie Eternelle, pour leur faire concevoir par cette idée, comment ils devenoient Enfans de Dieu; & pour les assurer qu'ils auroient part au Royaume des Cieux comme des Héritiers ont part à l'Héritage qui leur a été pro-Mais dans son Epître aux Hebreux, mis. où il a dessein de les confirmer dans la profession du Christianisme, il a recours à des Allusions & à des Raisons, tirées des Cérémonies, des Sacrifices, & de l'Oeconomie Judaique; & cela par rapport à ce qui en est dit dans le Vieux Testament. Et pour les Epîtres, dont le sujet est général, on peut s'appercevoir qu'elles regardent les circonstances, le besoin, & quelques particularitez du temps auquel elles ont été écrites.

#### RAISONNABLE. CHAD. XV. 243

Les Ecrivains Sacrez ayant été inspirez de Dieu, n'ont rien écrit qui ne soit exactemont vrai, & ils ont même écrit en plusieurs endroits des Veritez, qui nous sont encore à présent d'un grand usage, pour expliquer, éclaireir, & confirmer la Doctrine Chrétienne; & pour porter ceux qui l'ont embrassée à s'y tenir fortement attachez. Mais cependant il ne faut pas considerer à part chaque proposition qu'ils ont avancée, & la prendre pour un Article Fondamental & nécessaire à salut : comme si celui qui ne la croit pas explic tement, ne pouvoit pount être Membre de l'Eglise de Chrish sur la Terre, ni être admis dans son Royaume Eternel après cette vie. En effet, s'il falloit croire & necevoir toutes les veritez énoncées dans les Epîtres des Apôtres, ou la plus grande partie, comme autant d'Articles Fondamentaux, que seroient devenus ces Chrétiens dont parle St. Paul dans sa première Epître aux Corinthiens, qui étoient \* tombez dans le sommeil de la Mort, avant que les choses qui sont contenues dans les Epîtres, leur cussent été revelées? Car la plûpart des Epîtres n'ontété écrites que plus de vingt ans après l'ascension de Notre Seigneur, & quelques-unes, que trente ans après. Mais

Mais il faut satisfaire sci ceux qui pourroient me demander, si les veritez qui sont
contenues dans les Epîtres, & qui ne se trouvant pas dans les Prédications de JesusChrist & de ses Apôtres, ne sont point par
cela même nécessaires à salut, si ces veritez,
dis-je, peuvent être mises au nombre de celles qu'on peut croire ou ne pas croire sans
danger; & si un Chrétien peut sûrement les

contester, ou les revoquer en doute.

Je répons à cela, que la Loi de la Foi étant une Alliance que Dieu a établie par un pur effet de sa Grace, lui seul peut déterminer ce que doit croire nécessairement celui qu'il veut justifier en vertu de cette Al-. liance. Il dépend entierement de son bon plaisse de déclarer quelle est la Foi qu'il veut accepter & imputer à Justice. Car c'est par grace, & non point par droit que cette Foi est acceptée. C'est pourquoi il n'y a que Dieu seul qui puisse en marquer les bornes; & ce qu'il a déterminé & déclaré être de Foi. est seul nécessaire. Personne ne peut rien ajoûter à ces Articles Fondamentaux, ni en établir aucun autre que lors que Dieu luimême l'a rendu tel & l'a donné en cette qualité. Or nous avons déja fait voir quels sont ces Articles que Dieu propose à ceux qui voudront entrer dans la Nouvelle Alliance, & en goûter les avantages. font RAISONNABLE. CHAP. XV. 349 font là les Points Fondamentaux, dont la croyance explicite & formelle est imposée absolument à tous eeux à qui l'Evangile de Christ a été prêché, & le Salut proposé en son Nom.

Quant aux autres parties de la Revelation divine, ce sont des Objets de la Foi; & on doit les recevoir comme tels. Ce font des Veritez dont aucune ne peut ni ne doit être revoquée en doute, dès qu'elle est connuë comme faisant partie de la Revelation, Car reconnoître qu'une Proposition a été revelée de Dieu & qu'elle est fondée sur son autorité, & cependant la rejetter ou la revoquer en doute, c'est combattre cet Article capital, qui est le fondement de la Foi, savoir, Que Dieu est veritable. Il faut pourtant reconnoître, qu'il y a plusieurs veritez revelées dans l'Evangile, qu'un homme peut ignorer, & ne pas croire directement, sans que son Salut coure aucun danger. C'est ce qui paroît clairement en ceux qui reconnoisfant l'autorité de l'Ecriture, different dans l'explication de plusieurs endroits de ce Saint Livre, qui ne passent pas pour fondamen-Car il est visible qu'à l'égard de tous ces endroits, les Parties qui disputent, d'un côté ou d'autre, ignorent & ne croyent point des veritez qui sont actuellement contenuës dans l'Ecriture: à moins qu'on ne veuil-

Υŗ

le dire que des choses opposées & contradictoires peuvent être rensermées dans les mêmes paroles, & que la Revelation Divi-

ne est contraire à elle-même.

Quoi qu'on soit obligé de se soûmettre avec foi à toute la Revelation Divine. cependant chaque verité contenue dans les Saintes Ecritures, n'est pas du nombre de celles que la Loi de la Foi ordonne de croire explicitement pour être justifié. à celles qui sont de ce dernier ordre, elles fe reduisent, comme nous l'avons dit tant de fois, à ce que Jesus-Christ & ses Apôtres proposoient à croire à ceux qu'ils convertifsoient à la Foi Chrétienne Co font-là, dis-je, les veritables Points Fondamentaux: & il ne suffit pas de ne les point revoguer endoute: chacuneft, outre cela, actuellement obligé d'y donner son consentement. Mais pour ce qui est des autres Propositions renfermées dans l'Ecriture dont Dieu n'a pas fait un de ces Points essentiels de la Loi · de la Foi, auxquels il faut donner un consentement actuel pour pouvoir être mis au nombre des Croyans par ce Souverain Legissateur, un homme peut les ignorer, sans que ce défaut de Foi expose son Salut à aucun danger. Il croit tout ce que Dieu lui a ordonné de croire nécessairement: & à l'égard des autres veritez Divines, il n'est obligé

RAISONNABLE. CHAP, XV. 247 obligé qu'à recevoir toutes les Parties de la Revelation avec docilité, & avec un Liprit disposé à embrasser & à croire toutes les veritez qui viennent de Dieu, & à consentir avec soûmission à tout ce qui lui paroîtra porter ce caractère. Que si, après une recherche sincere, il n'entend pas certaines choses, il est tout visible qu'il ne peut éviter de les ignorer. Et s'il vient à comparer differens Passages & qu'il ne puisse les accorder ensemble, il ne peut faire autre chose qu'expliquer un passage par un autre, ou bien suspendre son jugement. Ceux qui s'imaginent qu'en matière de Foil'on doit ou qu'on peut exiger quelque chose de plus d'un foible Mortel, feront bien de considerer auparavant les absurditez où cette opinion va les engager.

Dieu par un effet de son infinie Misericorde en a usé avec l'Homme, comme un
Père tendre & plein de compassion. Il lui
donna la Raison, & une Loi: & cette Loi
ne pouvoit qu'être conforme à ce que la
Raison lui dicteroit, à moins qu'on ne voulût se persuader qu'une Créature Raisonnable dût avoir une Loi Déraisonnable pour
Règle de sa conduite. Mais d'autre part, ce
bon Dieu considerant la fragilité de l'Homme, qui est si sujet à tomber dans la corruption & dans la misère, promit un Liberateur qu'il envoya en son temps: & alors

#### 248 LE CHRISTIANISME

il déclara à tous les hommes, que tous ceuxlà seroient sauvez qui croiroient que cette Personne extraordinaire étoit le Sauveur qu'il avoit promis d'envoyer, & qui le reconnoîtroient pour leur Roi & leur Conducteur, à present que ressuscité d'entre les Morts, il est établi Seigneur & Juge de tous les Hommes. C'est là une Proposition simple & aisée à entendre: de sorte qu'il semble qu'en ceci Dieu qui est la Bonté même, a eu en vuë le bien des Pauvres, · & de la plus grande partie des Hommes. Ce sont des Articles, que des gens de travail & sans lettres peuvent comprendre. Une telle Religion est à la portée des Esprits les plus vulgaires, & adaptée à Pétat des hommes, que leur condition dans ce Monde destine à passer leur vie dans le travail. Je sai bien que les Controversistes, & ceux qui écrivent sur la Religion, la remplissent de vaines subtilitez & de pensées chimeriques, dont ils font autant de Points nécessaires & fondamentaux du Christianisme comme si on ne pouvoit entrer dans l'Eglise qu'en passant par l'Academie, ou par le Lycée, ou, pour m'exprimer plus clairement, comme si on ne pouvoit être Chrétien, sans apprendre la Philosophie d'Aristote, de Platon, ou de quelque autre Philosophe. Mais qui ne voit

## que le commun des hommes n'a pas le loifir de s'appliquer à l'étude, d'apprendre la

sir de s'appliquer à l'étude, d'apprendre la Logique, & toutes ces diffinctions subtiles qu'on débite dans les Ecoles? Celui qui n'est accoûtumé qu'à manier la charruë & la beche, a rarement l'Esprit propre à recevoir des idées sublimes, ou à pénetrer dans des raisonnemens mysterieux & embarrassez. C'est beaucoup si des hommes de ce rang (pour ne rien dire de l'autre sexe) peuvent comprendre des propositions simples, & un raisonnement court sur des choses qui leur sont familières, & qui ont du rapport à ce qui se passe tous les jours à leurs yeux. Allez au delà, vous déconcertez la plus grande partie du Genre Humain. vaut autant que vous parliez Arabe à un pauvre homme de journée, que de lui proposer les idées & les termes dont on a rempli les Livres & les Disputes de Religion: il vous entendra tout aussibien. Les Prédicateurs des Assemblées Non-conformistes. supposent que leur Peuple est beaucoup mieux instruit dans les matiéres de Foi, & qu'il entend bien mieux la Religion Chrétienne que le commun des Conformistes, qu'ils taxent d'une grande ignorance, si c'est avec raison c'est ce que je ne déterminerai point ici. Mais je voudrois bien prier ces Prédicateurs de me dire serieusement, si la moi-

### DISSERTATION

Où sur les Principes du Chris-TIANISME RAISONNABLE on établit le vrai & l'unique Moyen de reunir tous les Chrétiens, malgré la différence de leurs Sentimens.

L est certain que tout le monde ne découvrit pas d'abord le dessein & les principes du Christianisme Raisonnable. Mais il n'y a plus personne, à mon avis, qui n'en comprenne exactement la Doctrine, depuis la publication de ce que j'ai nommé Seconde Partie de cet Ouvrage, où j'ai donné un Extrait fidelle de tout ce qui a été écrit en Anglois pour le défendre contre les Objections de quelques personnes qui avoient entrepris de le décrier comme un Livre très-dangereux. M. Locke a pris tant de soin d'étendre & de développer ses pensées dans ces Eclaircissemens, qu'après les avoir lus on ne sauroit éviter de voir ce qu'il a prétendu prouver dans le Christianisme Raisonnable: & tout ce qu'il dit, est appuyé sur de si bonnes raisons que ceux qui entendront

RE'UNION DES CHRE'TIENS 353 dront parfaitement sa Doctrine, l'approuveront infailliblement, si je ne me trompe. D'où je conclus que cet Ouvrage doit être regardé comme un des plus utiles & des mieux raisonnez qu'on ait faits depuis long-

temps sur la Religion Chrétienne.

Pour justifier cette belle idée, je me contenterai de vous étaler une conséquence qui découle naturellement de la Doctrine de ce Livre. C'est l'Union des Gbrétiens, quelque diviscz qu'ils soient par la contrarieté de leurs sentimens. L'affaire est importante, comme vous voyez, & plusieurs grands Hommes y ont travaillé depuis long-temps, mais avec si peu de succès qu'on pourroit les comparer à ces Chimistes qui après bien des fatigues & de la dépense ne recueillent que Si je montre que ce rare sede la fumée. cret est visiblement renfermé dans le Christianisme raisonnable, tout bon Chrétien doit convenir, que ce Livre merite les éloges que je viens de lui donner.

I. CE qui fait que les Chrétiens s'anathematisent & s'excluent les uns les autres du salut, c'est qu'ils ne peuvent s'accorder sur le sens de certains Points de soi que chacun prétend qu'il faut croire nécessairement & sous peine de damnation, dans le sens qu'il les croit lui-même. Ils regardent tous l'Ecrit ure comme un Livre divinement Tom. I.

254 DISSERTATION SUR LA

inspiré: mais ils different extrémement sur l'explication de plusieurs endroits de ce Sacré Livre. Les uns y trouvent des choses que les autres ne sauroient y voir: d'autres y voyent précisément le contraire: & quelques-uns y rencontrent certaines Doctrines que d'autres ont en horreur, & qu'ils regardent comme contraires au sens commun, bien loin de les croire autorisées par une Revelation divine. De là tous ces differens Ordres de Chrétiens: Catholiques Romains, Lutheriens, Calvinifies, Socimens, Anabagtifles, Arminiens, Grecs, Aby fins, &c. Tous opposez en quelque chose: To u s \* Ortho-dones, si l'on les en croit: To u s Heretiques ou Schismatiques, si l'on en croit leurs Adversaires, & enfin Tous violemment animez les uns contre les autres, & toûjours prêts à employer actuellement la rigueur des

<sup>\*</sup> Orthodoxe est un mot Grec qui veut dire, qui a raison. Chaque Société Chrétienne se pare de ce beau titre, & il n'est pas possible qu'aucune avoûë, qu'il ne lui est point dû, puisqu'elle reconnoîtroit par là qu'elle adopte de faux Principes, des Doctrines absurdes & insoûtenables. Il est tout visible qu'elle ne sauroit faire cet aveu sans renoncer en même temps a ses propres Dogmes. D'où il paroît que l'usage que les differentes Sociétez Chrétiennes sont du mot d'Orthodoxe pour se distinguer les unes des autres, est tout à fait pueril. On ne laissera pourtant pas de s'en sers, tant que l'animosité durera parmi les Chrésiens.

REUNION DES CHRETIENS. 355 des supplices, les cachots, le fer & le feu pour se détruire partout où le Magistrat a la foiblesse de seconder leur fureur: quoi qu'ils se plaignent Tous de cette insensée & barbare manière de persuader, dès que d'autres Sociétez, celles-là mêmes qu'ils ont traitées si cruellement, veulent à leur tour s'en servir contre eux, ce qui arrive assez souvent.

II. S 1 l'on ne peut reconcilier toutes ces differentes Sectes, qu'en les engageant à s'accorder entiérement sur tous les Articles de Foi qui divisent depuis si long-temps le Christianisme, il ne faut plus parler d'éanimostrez. leurs Elles ront autant que le Monde. Ce n'est point aussi par là que la Doctrine du Christianisme Raisonnable tend à pacifier toutes les Secles Chrétiennes. L'Auteur de ce Livre laisse à chacun la liberté de croire & de soûtenir ses Sentimens: mais il pose des Principes d'où il est aisé de conclurre, que malgré cette grande diversité d'Opinions qui regne dans le Christianisme, les Chrétiens doivent se regarder tous comme Frères, comme des Sujets d'un même Roi, & des Disciples d'un même Maître, qui participent tous à la même Foi, & à la même Esperance, avec un droit parfaitement égal, sans qu'aucune de ces Sectes, Sociétez ou Com-

 $L_{2}$ 

munions

#### 356 Dissertation sur LA

munions Chrétiennes, comme il vous plairra de les appeller, puisse exclurre les autres du Salut, & les traiter de Sociétez infidèles, hérétiques & schissmatiques. Telle est, dis-je, l'Union des Chrétiens, que la Doctrine du Christianisme Raisonnable doit procurer infailliblement, si l'on en pénètre les justes conséquences, comme nous l'allons montrer tout à l'heure.

III. IL est certain, que, si les Membres de toutes ces differentes Sociétez Chrétiennes s'accordent tous à croire-ce qu'il faut croire nécessairement pour devenir Chrétien, ils sont tous Chrétiens, tous dans l'Alliance Evangessque, & qu'ils ont tous, par conséquent, un égal droit aux avantages de cette Alliance, bien loin de pouvoir s'anathematiser les uns les autres, par la raison qu'ils different sur d'autres Articles dont la croyance n'est pas absolument nécessaire pour rendre un homme Chrétien. Tout cela est de la dernière évidence.

IV. RESTE de voir ce qu'il faut nécéssairement croire pour devenir Chrétien. On n'a qu'à lire le Christianisme Raisonnable pour être convaincu, que quiconque croit en Dieu, & reconnoit Jesus-Christ pour le Messie, c'est-à-dire, pour son Seigneur & son Roi, dans le dessein d'obeir sincerement à sa volonté, croit tout ce qu'il

faut

Re'union des Chre'tiens. 357 faut croire nécessairement pour devenir Chrétien: que, dès qu'il croit ces deux Articles, il est par cela même Disciple de Jesus-Christ, veritable Fidèle, & Membre de l'Eglise Chrétienne. C'est là, dis je, ce que l'Auteur du Christianisme Raisonnable a prouvé dans tout son Livre, par cette raison démonstrative, que les Juifs qui croyoient en Dieu, étoient déclarez Fidèles par Jesus-Christ & par ses Apôtres, dès-là qu'ils recevoient Jesus pour le Messie; & que les Payens étoient admis dans l'Eglise Chrétienne, dès que renonçant à l'Idolatrie ils reconnoissoient un seul Dieu, Créateur du Ciel & de la Terre, & qu'ils recevoient Jesus-Christ pour leur Seigneur & leur Roi. Or si les Pavens & les Juifs devenoient Chrétiens par cela seul qu'ils reconnoissoient Jesus-Christ pour le Messie, leur Seigneur & leur Roi, il est visible que ceux qui reconnoissent aujourd'hui Jesus-Christ en cette qualité, sont Chrétiens, vrais Sujets de ce divin Seigneur, & Membres de son Eglise. Car je vous prie, de quel droit exclurroit-on de l'Eglise de Jesus-Christ, & de l'Esperance du Salut, ceux qui croyent présentement ce que Jesus-Christ & ses Apôtres ont déclaré qu'il suffisoit de croire pour pouvoir être admis dans l'Eglise Chrétienne? Ce seroit détruire l'Alliance Evangelique pour en établir  $\mathbf{Z}_{3}$ 

#### 360 Dissertation sur LA

LES VERITEZ dont il vient à connoître que Jesus-Christ est l'Auteur: Veritez de speculation pour y donner son consentement: Veritez de pratique pour tâcher d'en faire la règle constante de sa conduite, car c'est ce que ce divin Roi \* exige absolument de ses Sujets: en un mot, Tour ce qu'il croit avoir été revelé par Jesus-Christ, ou par ses Apôtres, conduits par son saint Esprit, QUOI QUE CE PUISSE ETRE. Car douter de la moindre chose qu'on croiroit venir de la part de Jesus-Christ, ce seroit, comme le remarque expressément + M. Locke, mettre en question sa veracité, anéantir sa Mission, mépriser son Autorité, déclarer nettement qu'il n'est pas le Messie, & par conséquent rejetter l'Article de foi qu' on doit admettre nécessairement pour devenir Chrétien.

Qu'ell-ce donc qu'un Chrétien doit croire necessairement? Le voici en peu de mots, Tour ee que Jesus-Christ & ses Apôtres ont enseigné dans l'Ecriture Sainte. Et par conséquent, tout homme qui est une sois converti au Christianisme, est obligé de consulter l'Ecriture pour y étudier les Loix & la Doctrine de Jesus-Christ avec toute l'ap-

Matth. VII. 21. Luc. VI 46, 47, &c. Voyezle Christianisme Raisonnable, Ch. XII. p. 245.

Dans la SECONDE PARTER du Christianis. me Raisennable, p. 59.

Re'union des Chre'tiens. 261 plication dont il est capable; & aussi souvent que l'état où Dieu l'a mis dans ce Monde, le lui peut permettre. En toutes les propositions qu'il juge être rensermées dans les paroles de Jesus-Christ ou de ses Apôtres, il doit y donner son consentement aussi long-temps qu'il est sincerement convaincu en lui-même que c'est-là ce que le Saint Esprit a voulu lui enseigner. Ce sont pour lui tout autant d'articles de foi durant tout ce temps-là; & il ne peut les rejetter tandis qu'il les croit revelez dans le sens qu'il leur donne, sans se revolter contre Jesus-Christ, & cesser de le reconnoître pour son Roi.

VI. Dureste, si cherchant sincerement à s'instruire de la volonté de Jesus-Christ, il vient à se tromper dans l'explication qu'il donne de tel ou tel Passage de l'Ecriture: s'il croit voir dans ce sacré Livre des choses qui n'y sont point du tout, ou qui sont même directement contraires à la pensée des Ecrivains sacrez, il ne laisse pas d'être veritable Sujet de Jesus-Christ, tandis qu'il ignore que ces Passages de l'Ecriture signifient toute autre chose que ce qu'il leur fait signifier. C'est une conséquence qu'il faut admettre nécessairement, à moins qu'on ne veuille soûtenir que pour pouvoir être fidèle serviteur de Jesus-Christ il

#### 362 DISSERTATION SUR LA

il faut avoir une entière & parfaite intelligence de tout ce que Jesus-Christ & ses Apôtres ont enseigné dans les saintes Ecritures. Auquel cas il faudra dire, non que les Catholiques-Romains sont les seuls Chrétiens, ou les Calvinistes, ou les Lutheriens, ou quelque autre Secte que ce soit, mais qu'il n'y a pointeû de Chrétiens sur la Terre depuis le siècle des Apôtres.

Il en est, à cet égard, des Sujets de Jesus Christ, comme des Sujets des Princes Qu'un homme reconnoisse de ce Monde. le Roi de Suede pour son legitime Souverain, & lui prête serment de fidelité: il est, par cela seul, Sujet de ce Prince. doit-il faire après cela? S'instruire de la volonté de ce Monarque pour l'executer fincerement autant qu'il est en son pouvoir. Mais si venant à consulter les Loix de Suede, il en explique quelques-unes d'une maniere fort imparfaite: s'il ne peut en entendre d'autres que plusieurs Suedois entendent fort bien, & qu'il donne même à certaines Loix un sens tout contraire à celui qu'elles ont veritablement, dira-t-on qu'il cesse dès-là d'être Suedois? Rien ne seroit plus ridicule. Car l'ignorance & les meprises de cet homme ne l'empêchent point de regarder le Roi de Suede comme son legitime Souverain. La chose est toute parcille

Re'union des Chre'tiens. 362 à l'égard de ceux qui reconnoissent Jelus-Christ pour leur Saigneur & leur Roi. Ils font par cela même du nombre de ses Suicts. Après quoi ils doivent s'appliquer sincerement à la lecture de l'Ecriture Sainte dans le dessein d'y apprendre la volonté de ce divin Seigneur, & de faire tous leurs efforts pour l'accomplir: & tout ce qu'ils croyent que Jesus-Christ leur a revelé dans ce sacré Livre, ils doivent le recevoir avec Mais s'ils ne comprennent pas foumission. bien ce que ce divin Docteur ou ses Apôtres ont enleigné sur certains Articles, ou qu'ils ne puissent même en découvrir lesens en aucune manière, ils n'en sont pas moins Sujets de Jesus-Christ. Car tandis que je me soûmets sincerement à la volonté de mon Prince, autant qu'il est en ma puissance de la découvrir, je suis sans contredit son fidelle Sujet, & je ne cesse de l'être que lorsque je rejette actuellement ce que je croi qu'il a eû dessein de me prescrire. Ainsi, qu'un homme qui croit en Jesus-Christ, trouve la Consubstantiation dans l'E-. criture Sainte, il est indispensablement obligé de croire la Consubstantiation: & quoi que Jesus-Christ & ses Apôtres n'ayent peutêtre jamais eu dessein d'enseigner rien de pareil, la croyance de ce Dogme ne l'empêche pas d'être Chrétien. D'autres Disci-

DISSERTATION SUR LA ples de Jesus-Christ voyent-ils dans l'Ecriture les mêmes Opinions qu'Arminius y a vûës? ils doivent soûtenir ces Opinions comme autant d'articles de foi; & ils ne peuvent les revoquer en doute, sans fouler aux piés l'autorité de leur divin Maître. Et par la même raison, si d'autres Chrétiens croyent sincerement, après avoir lû l'Ecriture avec soin, que certains Passages doivent être entendus dans le sens que leur donne Calvin, ou Melanchthon, ou Erasme, ou Grotius, ou Maldonat, &c. ou bien un tel Laboureur, ou un tel Artisan, ces differentes explications leur doivent être sacrées, pendant tout le temps que chacun d'eux les juge conformes à l'intention du St. Esprit. Que toutes ces personnes se trompent en tout, ou en partie, la fidelité qu'ils doivent à Jesus-Christ ne souffre par là aucune atteinte. Mais ce qui est Article de foi pour ces Chrétiens-là, ne l'est pas pour moi, si ces differentes explications qu'ils donnent de tels ou tels passages de l'Ecriture, me paroissent contraires à l'intention de l'Auteur de l'Ecriture: car en ce cas-là. la même raison qui les oblige à recevoir ces differentes Doctrines, m'oblige moi à les rejetter. Ils les soûtiennent comme veritables, parce qu'ils les croyent fondées sur l'autorité de l'Ecriture Sainte. Ils ne peuvent

REUNION DES CHRETIENS. 365 vent faire autrement sans renoncer à l'obé-issance qu'ils ont vouée à Jesus-Christ. Mais cette même obé-issance que je lui dois aussi comme son fidèle Sujet, m'empêche absolument d'admettre ces Doctrines, tandis que je les crois contraires à l'Ecriture Sainte, ou que n'en pouvant découvrir la verité par les lumières de la Raison, je ne saurois les voir appuyées sur aucun témoi-

gnage exprès de ce sacré Livre.

VII. PRENEZ la chose d'une autre maniere: & vous mettez tout le Christianisme en combustion. Donnez-vous la liberté d'appeller bérétiques, c'est-à-dire, d'exclurre de l'Eglise de Christ, & par conséquent du Salut, rous ceux qui ne s'ac-· cordent pas avec vous fur l'explication de certains Passages de l'Ecriture, & vous voilà Tous dans la cruelle nécessité de vous anathematiser les uns les autres, chacun à son tour, avec un droit parfaitement égal. Car si un Calvinisse déclare expressément qu'il ne soûtient rien qu'il ne croye avoir été dicté par l'Esprit de Dieu dans les Saintes Ecritures, & que malgrécette déclaration il puisse être traité d'hérétique par un Lutherien, il est visible que le Lutherien n'a aucun droit de se plaindre si le Calviniste le traite d'hérétique à son tour. Le Lutherien dira-t-il qu'on lui fait tort, & qu'il ne

#### 366 Dissertation sur la

peut être hérétique puisqu'il ne soûtient rien qui ne soit exactement conforme à l'Ecriture sainte? Mais la question est de savoir s'il est bien vrai que Luther & ceux qui suivent sa Doctrine, ne soûtiennent rien qui ne soit contenu dans l'Ecriture. Le Calviniste le nic absolument, & ne peut éviter de le nier: car s'il en convenoit une fois, il ne seroit plus Calviniste, mais Lutherien. Reste donc que le Lutherien se contente de dire, qu'il croit sincerement que sa Doctrine est conforme à l'Ecriture Sainte, & qu'avec une telle disposition d'esprit il ne peut être hérétique. Or si cette raison est bonne dans la bouche d'un Lutherien, pourquoi ne le seroit-elle pas aussi dans la bouche d'un Calviniste, d'un' Arminien, &c?

VIII. CONCLUONS donc encore un coup, que Tous ceux qui reconnoissant Jesus-Christ pour leur Maître, leur Seigneur, & leur Roi, ne soûtiennent rien qu'ils ne croyent sincerement avoir été enseigné par Jesus-Christ ou par ses Apôtres dans les saintes Ecritures, sont Tous Sujets de ce divin Seigneur, Tous Membres de son Eglise, & qu'ainsi ils n'ont aucun droit de s'anathematiser les uns les autres, & de s'exclurre mutuellement du Salut, malgréce grand nombre de sentimens

REUNION DES CHRETIENS. 367
qui les partagent en tant de Sectes ou Communions differentes, Tous également autorisez à soûtenir leurs Opinions pendant
tout le temps qu'ils les croyent conformes
à la Doctrine de Jesus-Christ & deses Apôtres, telle qu'ils peuvent la découvrir dans
l'Ecriture Sainte après une reche che exacte & sincere, dégagée de tout intérêt particulier, d'amour de parti, de passion, &
de tout injuste préjugé, du moins autant
que chacun en est convaincu en lui-même
par le témoignage de sa propre conscience, dequoi Dieu seul peut être le Juge.

IX. VOILA en peu de mots cette importante conséquence qu'on peut tirer de la Doctrine du Christianisme Raisonnable, & qui contient, comme j'ai déja dit, un moyen aisé & infaillible de réunir tous les Chrétiens, & d'éteindre à jamais leurs animositez, malgré la difference de leurs Opinions, qui est la cause, ou le prétexte de ces animositez: Moyen, qui, comme vous voyez, n'est pas fondé sur des raisonnemens subtils & dissiciles à comprendre, mais sur l'autorité infaillible de Jesus-Christ.

X. Prus j'examine cette conséquence, plus elle me paroît bien fondée, & à l'abri de toute Objection raisonnable de la part des Protestans. Car pour les Catholiques Romains, ils peuvent la rejetter selon leurs Prin-

368 DISSERTATION SUR LA Principes. C'est pourquoi nous les laisserons

à quartier pour un moment.

Comment, s'écriera quelque Protestant, zelé pour son Parti, & qui se fait un Article de foi de damner tous ceux qui rejettent les Dogmes de son Eglise, comment est-il possible qu'on s'avise jamais de recevoir un Principé qui rempliroit l'Eglise Chrétieune de toute surte d'bérésies? Point de passion, je vous en prie. L'emportement n'a jamais terminé aucune Question. Nest-il pas vrai que L'Ecriture Sainte doit être l'unique règle de la Foi des Chrétiens, & qu'Iln'y a présentement sur la Terre aucun Interprete infaillible de l'Ecriture Sainte? Tous les Protestans conviennent de ces deux Principes. Or s'ils les admettent sincerement, comme ils l'ont déclaré mille & mille fois dans leurs Sermons, dans leurs Confessions de Foi, & dans les Livres qu'ils ont écrits contre la Catholiques Romains, il faut qu'ils reconnoissent que chaque Chrétien a un égal droit d'interpreter l'Ecriture pour lui-même. & qu'une Doctrine qui est Article de foi pour un Chrétien parce qu'il la voit dans l'Écriture, ne l'est pas pour un autre qui ne peut l'v trouver. Et par conséquent, nul Protestant n'a droit de diffamer, d'anathematiser, & de traiter d'hérétiques ceux qui 2près avoir étudié l'Ecriture Sainte avec tout

Re'union des Chre'tiens. 369 le soin dont ils sont capables, y voyent toute autre chose que ce qu'il y voit lui-Par exemple, trouvez-vous dans même. l'Ecriture les Dogmes de la Consubstantiation, de l'Ubiquité du Corps de Jesus-Christ, & de la Predestination absolue, vous devez les croire: vous ne fauriez vous en dispenser, j'en conviens, puisque vous regardez l'Ecriture comme la Règle infaillible de votre Foi. Mais si je rejette ces mêmes Dogmes, parce que je ne saurois les découvrir dans l'Ecriture, je ne vois pas que vous puissiez vous emporter contre moi, me décrier, & me damner comme un hérétique abominable, devoué au Diable & à ses Anges. C'est là, dis-je, ce que je ne saurois comprendre: à moins que vous ne pretendiez, que pour être sauvé je suis obligé de croire que toutes les Doctrines que vous voyez dans l'Ecriture, y sont effectivement, quoi que je ne puisse les y découvrir moimême. Mais si cela est, pourquoi me recommandez-vous de lire l'Ecriture Sainte, d'examiner toutes choses, & de retenir ce qui est bon, comme St. Paul nous l'ordonne expressément? Que ne me donnez-vous plûtôt une Liste de toutes les Doctrines que vous croyez renfermées dans ce sacré Livre, afin que je me depêche de les croire, comme Tom. 1. # di370 Dissertation sur LA

disoit le seu Comte de Grammont? Qu'estil besoin que je les aille chercher dans l'Ecriture, où je ne les trouverai peut-être point, puisque je suis également obligé de les croire, que je les y trouve ou non?

Mais encore, sur quoi fondé voulez-vous que je croye qu'un certain Dogme est dans l'Ecriture, si je ne puis l'y voir moi-même? Ce n'est pas sur votre pure autorité. que vous soyez Docteur, Professeur, Prédicateur: que vous fachiez de l'Arabe. du Grec, de l'Hebreu, du Latin, & du Syriaque: que vous aviez même composé de gros Livres fur les plus importantes Questions de la Théologie, vous êtes pourtant homme, c'est à-dire, sujet à vous tromper, & par conséquent, vous n'avez aucun droit de m'imposer la necessité de croire sur votre parole, que telles ou telles Doctrines sont contenuës dans l'Ecriture Sainte, si je ne puis les y voir moi-même. Pour en venir-là, vous avez besoin de l'Autorité de Dieu lui-même qui feul ne peut ni tromper ni être trompé. Je veux dire, que pour avoir droit de m'obliger à croire la Consubstantiation, l'Ubiquité du Corps de Jesus-Christ, la Prédestination absolue, & d'autres Articles de Foi que vous défendez avec tant d'ardeur, mais que je nc

<sup>\*</sup> Voyez le Menagiana, Tom. II.p. 7. Ed. de Holl

Re'union des Chre'tiens. 271 ne saurois trouver dans l'Ecriture, vous devez me prouver par des Miracles semblables à ceux de Jeius-Christ & de ses Apôtres, que l'explication que vous donnez de tels & tels Passages de l'Ecriture où vous trouvez ces Articles de Foi, est aussi authentique que ces Passages mêmes. Remarquez bien, je vous prie, que je ne prétens pas que vous soyiez obligé de faire des miracles pour être en droit d'embrasser les Dogmes que vous trouvez dans l'Ecriture Bien loin de là, je soûtiens, que dès que vous êtes convaincu que ces Dogmes ont été enleignez par Jesus-Christ ou par ses Apôtres dans les saintes Ecritures, vous êtes indispensablement obligé de les recevoir. Mais je dis. que si ne puis les découvrir dans l'Ecriture sainte, vous n'avez aucun droit de m'en imposer la croyance, à moins que vous ne me fassiez voir par des Miracles incontestables que Dieu lui-même vous autorise à annoncer de sa part aux hommes l'explication que vous donnez de tels & tels Passages de l'Ecriture pour établir ces Dogmes. Carence cas-là je serai obligé de recevoir cette explication avec autant de respect que l'Ecriture même.

Mais, me direz-vous, Pourquoi me ponsfez-vous de cette manière? Qu'est il nécessaire que je mette ma Doctrine à cette épreuve, puis-

#### 272 DISSERTATION SUR LA

que je ne me crois pas infaillible dans mes Interpretations de l'Ecriture Sainte? Ilest certain qu'en qualité de Protestant, vous ne devez pas prétendre faire passer vos Interpretations pour infaillibles: mais je ne m'en souvenois presque plus, parce qu'il me sembloit que vous l'aviez oublié vous-même. Quoi qu'il en loit, vous en convenez présentement, à pur & à plein, sans aucune restriction. Voilà qui suffit. Il ne m'en faut pas davantage pour rentrer dans tous mes droits. Car s'il est vrai que vous puissez vous tromper en expliquant l'Ecriture Sainte, je ne suis pas plus hérétique pour rejetter les Dogmes que vous trouvez dans l'Écriture, si je ne puis les y voir moi même, que vous l'êtes pour les croire veritables parce que vous les y voyez: & par conséquent, vous n'avez pas plus de droit de m'imposer la croyance de la Consubstantiation, de l'Ubiquité du Corps de Jesus-Christ, de la Prédestination absoluë, & du reste que vous trouvez dans l'Ecriture, que je n'en ai de vous ordonner de croire le contraire que je trouve aussi dans ce facré Livre. Comme nous pouvons nous tromper l'un & l'autre, nous ne pouvons pas nous anathematiser, & nous traiter d'hérétique l'un l'autre par la raison que nous ne voyons pas les mêmes choses dans l'Ecriture: à moins que nous ne soyons d'humeur

REUNION DES CHRETIENS. 373
meur de manier les Controverses de Religion, comme les Harangeres traitent leurs
disputes personnelles. Car en ce cas-là, si
vous m'appellez Hérétique parce que je rejette des Doctrines que vous voyez dans
l'Ecriture, je dois vous regaler du même
titre par la raison que vous refusez de croi-

re celles que j'y trouve aussi.

XI. Enfin (car je ne prétens pas épuiser cette matière) s'il est vrai que l'Ecriture doit être l'unique Règle de la Foi des Chrétiens, comme tous les Protestans font profession de le croire, comment peuventils excommunier & condamner aux flammes de l'Enfer, un Disciple de Jesus-Christ qui se fait un Article de foi, d'une Doctrine qu'il croit contenue dans l'Ecriture Sainte? C'est ce qui me passe... Car que cette Doctrine soit contraire aux Principes de Calvin ou de Luther, aux décisions du Concile de Nicée ou du Synode de Dordrecht, à la Confession d'Augsbourg, ou à celles des Eglises de Suisse, il ne peut que la voir dans l'Ecriture tandis qu'il l'y voit actuellement, & il ne peut que la croire veritable, tandis qu'il est sincerement convaincu en lui-même qu'elle a été enseignée par Jesus Christ ou par ses Apôtres: à moins qu'il ne soit obligé d'entendre l'Ecriture en un sens, & de la croire en un autre: de l'expliquer comme les Arminiens,

Aa 3

#### 274 DISSERTATION SUR LA

ou les Anabaptistes, & de la croire dans le sens que lui donne Luther ou Calvin. Mais sans compter qu'en ce cas-là je n'aurois pas plus de raison d'embrasser la Doctrine de Luther que celle de Calvin, & celle de Calvin que celle de quelque autre Protestant qui traite Calvin d'heretique: si ma Foi n'avoit point d'autre fondement, par exemple, que l'autorité de Luther, si sur sa parole je recevois les Dogmes qu'il a trouvez dans l'Écriture, sans être convaincu moi-même qu'ils ont été enseignez par Jesus-Christ ou par ses Apôtres, je ne deviendrois point par la Disciple de Jesus-Christ, mais seulement Disciple de Luther. Ce ne seroit plus la Parole de I E s US-CHRIST, mais la Parole de LUTHER que je prendrois pour Règlede ma Foi. Par la je tomberois dans l'inconvenient des Catholiques Romains qui doivent croire ce que l'Eglife croit, quoi qu'ils ne sachent pas pour ou lle raison elle le croit. Or tous les Protestans condamnent hautement cette especede Foi implicite. Il faut donc qu'ils reconnoissent, qu'un Chrétien n'est obligé de recevoir pour Articles de foi que les Doctrines qu'il voit dans l'Ecriture sainte, de quelque manière qu'il parvienne à cette connoissance, par lui-même, ou par le secours d'autrui. Et par conféquent, si après avoir lû l'Ecriture dans le dessein d'y apprendre la volonté de Tefus-

REUNION DES CHRETIENS. 375 Jesus-Christ mon Maître, mon Seigneur & mon Roi, je me forme des Articles de foi differens de coux que Luther, Calvin, Arminius, ou quelque autre Protestant que ce soit, ont rencontré dans les Ecrits des Evangelistes & des Apôtres, ils n'ont aucun droit de le trouver mauvais, ni de me traiter d'heretique par cette raison-là: à moins qu'ils ne veuillent se mettre à la place de Jesus-Christ, égaler leur autorité à la sienne, & faire passer leurs Interpretations de l'Ecriture pour l'Ecriture même, quoi qu'elles puissent être fort contraires à l'intention de l'Auteur de ce sacré Livre, comme ils l'avouent eux-mêmes, & comme cela paroît évidemment par la contrarieté de ces Interpretations, qui certainement ne peuvent être toutes conformes à la pensée du S. Esprit, puisqu'elles sont souvent directement opposées l'une à l'autre.

XII. BIEN des Théologiens seront tentez de me dire, ,, Que je ne prens pas là , chose comme il faut: Qu'à la verité , chaque Chrétien n'est pas obligé , pour , être sauvé, de croire tout ce qu'a crû , Luther & Calvin, qu'il peut même a- voir des sentimens contraires à ceux de , ces grands hommes: mais qu'il y a cer- tains Articles de Foi que tout Chrétien , doit croire nécessairement , certaines , Doctrines fondamentales dont la proses- Aa 4 , sion

#### 276 DISSERTATION SUR LA

, fion distingue leur Communion d'avec les autres Sociétez Chrétiennes, & qu'on né peut ignorer ou revoquer en dou-, te sans être hérétique, & digne de tous les An itiémes de leur Eglise?" Mais cette Objection tombe d'elle-même après ce qu'on vient de voir. Car si l'Ecriture doit être l'unique Règle de notre Foi, comme tous les Protestans en conviennent, ces Articles doivent être proposez dans les propres termes de l'Ecriture: auquel cas tous ceux qui croyent en Jesus-Christ les receveont sans peine. Et si l'on les exprime d'une autre manière, ce ne seront plus que des explications d'un simple homme. que personne ne sera tenu de recevoir : de sorte que si le Calviniste veut ériger en Articles Fondamentaux les explications qu'il donne de ces Passages, le Lutherien & l' Arminien auront autant de droit de proposer chacun les siennes sous le même titre, & d'autres à leur tour pourront ériger en Articles fondamentaux des Interpretations toutes d'fferentes, parce qu'elles leur paroîtront plus conformes à l'intention du S. Esprit. que celles des Arminiens, des Lutheriens & des Calvinistes.

Ajoûtez à cela, que si la croyance de la plûpart des Dogmes que les Théologiens de differens Partis veulent faire passer pour des Articles fondamentaux de la Religion Chré-

tiennc.

REUNION DES CHRETIENS. 377
tienne, est absolument nécessaire pour être
sauvé, c'est fair des Laboureurs, des Artisans & du pauvre Peuple, pour qui cependant Jesus Christ est mort aussi bien que pour
les Professeurs en Théologie. Car si l'on merite d'être excommunié & anathematisé
comme hérétique pour ne pas croire ces
Dogmes dans le sens qu'une certaine Societé de Théologiens leur donne, le Peuple qui bien loin de les croire ne les entend
pas, est dans un état encore pire que ceux
qui rejettent ces Dogmes parce qu'ils ne
sauroient les voir dans l'Ecriture Sainte.

Je pourrois combattre par plusieurs autres raisons cette Doctrine des Points Fondamentaux dont on fait tant de bruit dans la plûpart des Societez Chrétiennes. Mais j'aime mieux vous renvoyer à la seconde Partie du Christianisme Raisonnable, où vous trouverez ces raisons proposées avec beaucoup de force & de netreté.

Detout ce que jeviens de dire, il s'ensuit visiblement, si je ne me trompe, que parmi les Protestans on n'a aucun droit de damner & d'excommunier comme hérétiques ceux qui croyant en Jesus-Christ s'appliquent sincerement à s'instruire de la Doctrine de ce divin Seigneur dans l'Ecriture Sainte, comme ils y sont obligez autant que leur capacité, ou l'état dans lequel Dieu les a mis dans ce Aa r

#### 378 Dissertation sur La

Monde, le leur peut permettre: quoi qu'ils ignorent, qu'ils ne puissent entendre, ou qu'ils refusent de croire certaines Doctrines particulieres qu'ils n'ont pas trouvées dans l'Ecriture, & que d'autres Protestans y vo-

yent d'une maniere très-distincte.

 XIII. Mars que dirons-nous de l'Eglise Romaine qui prétend être infaillible? Ne peut-elle pas exclurre du salut tous ceux qui rejettent ses Dogmes, quoi qu'ils reçoivent Jesus-Christ pour le Messie, pour leur Maitre, leur Seigneur & leur Roi, & qu'ils fassent tous leurs efforts pour s'instruire de sa volonté, telle qu'elle est contenuë dans les faintes Ecritures? Non sans doute. Les Catholiques Romains non plus que les Protestans n'ont aucun droit de damner, d'anathematiser de tels Chrétiens qui croyent tout ce qu'il faut croire nécessairement pour être Sujet de Jesus-Christ & Membre de son Eglise. Toute la difference qu'il y a, à cet égard, entre les Catholiques Romains & les Protestans, c'est que les Protestans ne peuvent les condamner sans renoncer ouvertement à leurs propres Principes qui sont trèsraisonnables, au lieu que les Catholiques Romains raisonnent fort juste en les condammant, quoi que sur des Principes tout-à-fait insoutenables & qui ne peuvent être d'usage qu'à l'égard de ceux qui les admettent. Les

REUNION DES CHRETIENS, 279 Protestans vous déclarent qu'ils ne prétendent point être infaillibles dans leurs Interpretations de l'Ecriture sainte: ils vous renvoyent à la lecture de ce Livre, où vous devez chercher vous-même les Articles de votre croyance, & cependant la plûpart vous damnent sans misericorde si vous rejettez quelques-unes de leurs Doctrines, quoi que vous ne rejettiez ces Doctrines que parce qu'elles vous paroissent contraires à l'intention de l'Auteur de l'Ecriture, ou que vous ne pouvez pas les trouver dans ce Livre. Rien n'est plus absurde, comme nous l'avons déia montré. Les Catholiques Romains raisonnent plus conséquemment. " L'Eglise Romaine est infaillible, disent-ils. Jesus-... Christ lui a donné le pouvoir de gouverner la conscience des Fidèles en l'instruisant elle-même en toute verité nécessaire à sa-Les veritables Chrétiens sont donc indispensablement obligez de se soûmet. tre aux Décisions de cette Eglise: car ils ne peuvent les rejetter sans être rebelles à Jesus-Christ lui-même qui parle par sa , bouche. L'Eglise Romaine a donc raison d'excommunier ceux qui refusent d'em-, brasser sa Doctrine. Elle a droit de les ,, foudroyer de tous ses Anathêmes, de les , livrerà Satan comme des Hérétiques, des , Infidèles & des Apostats qui ont secoué 33 le

280 DISSERTATION SUR LA

29 le joug de Jesus-Christ; leur Seigneur & " leur Maître". La conféquence est incontestable. On ne peut la nier si l'on accorde une fois le Principe sur lequel elle est fondée. Mais la Question est de savoir s'il est vrai que l'Eglise Romaine soit infaillible, & que Jesus Chi i ? lui ast donné le pouvoir de souverner la Conscience des Fidèles, en l'instruisant elle-même en toute verité nécessaire à salut. Si cela étoit, l'Infaillibilité de l'Eglise Romaine leroit lans contredit un Article fondamental que tout Chrétien seroit indispensablement obligé d'admettre, & Jesus Christ auroit proposé cet Article si nettement qu'il n'auroit pas été possible de ne pas le voir dans les Ecrits des Evangelistes & des Apôtres. Onl'y verroit, dis-je, exprimé aussi clairement & aussi souvent que cet autre Article qu'on doit croire nécessairement pour devenir Chrétien, Jesus est le Messie. Cependant il va quantité de Chrétiens, qui, quoi qu'extremement opposez en d'autres choses, s'accordent à soûtenir qu'il est impossible de prouver par l'Ecriture cette prétendue Infaillibilité de l'Eglise Romaine. Les Catholiques Romains eux-mêmes ne sont point encore convenus de la Personne à qui Jesus-Christ a accordé ce beau Privilege. Les uns disent que c'est au Pape, & les autres aux Conciles Généraux, qui sont, à leur avis, si fort

Re'union des Chre'tiens. 381 fort au dessus des Papes qu'ils peuvent les déposer, comme fit le Concile de Constance: & enfin d'autres soûtiennent, qu'en matiere de foi les Décisions infaillibles émanent du Pape & du Concile joints ensemble. sans traiter cette matiere à fond, il est certain que les Catholiques Romains ne peuvent prouver la prétendue Infaillibilité de leur Eglise que par l'Ecriture. Ils l'avoûent eux-mêmes. Or si je ne vois rien de tel dans les Passages qu'ils citent pour établir ce Dogme, je ne suis point obligé de le croire. Car si je suis convaincu que ces Passages fignifient tout autre chose que ce que l'Eglise Romaine leur fait signifier, je ne puis embrasser l'explication de cette Eglise, sans mépriser l'autorité de Jesus-Christ lui-même. Et si sans entendre ces Passages, je reçois l'explication que les Catholiques Romains en donnent, je ne crois plus que l'Eglise Romaine est infaillible parce que Jesus Christ l'a dit, mais parce qu'elle le dit elle-même: auquel cas une autre Eglise n'a qu'à dire aussi qu'elle est infaillible, à quoi la plupart n'ont que trop de penchant, & les voilà à deux de jeu, également bien fondées par rapport à moi qui n'aurai pas plus de raison de croire l'Infaillibilité de l'une que l'Infaillibilité de l'autre: ou plûtôt, j'aurai moimême autant de droit de me croire infaillible 382 Dissertation sur LA

ble que de les croire infaillibles l'une ou l'autre. Mais quoi que je n'explique pas certains Passages de l'Ecriture comme l'Eglise Romaine, ou que je ne puisse même les entendre en aucune maniere, je ne laisse pas d'être Chrétien, si je reconnois Jesus-Christ pour mon Seigneur & mon Roi. Ce divin Seigneur l'a dit lui-même. J'en aisa parole pour gage. Et par conséquent, les Catholiques Romains n'ont aucun droit de me traiter d'hérétique, quoi que je croye bien des choses qu'ils ne croyent pas, & que j'en rejette d'autres qu'ils font prosession de croire.

Cela étant, j'ai prouvé, comme je m'étois chargé de le faire, que tous ceux quireconnoissant Jesus-Christ pour leur Seigneur & leur Rot, ne soutiennent rien qu'ils ne croyent sincerement avoir été enseigné par Jesus Christ ou par ses Apôtres dans les Saintes Ecritures. font TOUS Sujets de ce diven Seigneur, TOUS Membres de son Eglise, & qu'ainsi ils n'ont aucun droit de s'anathematiser les uns les autres, Ed de s'exclurre mutuellement du Salut, maleré ce grand nombre de Sentimens qui les partagent en tant de Sectes differentes. C'est, comme vous voyez, une suite nécessaire de ce Principe, si nettement demontré par l'Auteur du Christianisme Raisonnable, que tous ceux qui recoivent Jesus-Christ pour le Messie, les Sei

REUNION DES CHRETIERS. 383
Seigneur & leur Roi, sont par cela même Chrétiens: & par conséquent, la Doctrine de cet
Auteur renferme un moyen aisé d'unir tous
les Chrétiens, & d'éteindre à jamais leurs animositez, malgré la difference de leurs Opinions.

XIV. I c 1 quantité de Théologiens de differens Partis seront tout prêts à m'objecter, que, si cette Doctrine est reçuë, tout est perdu, qu'il n'y aura plus d'Hérétiques dans le Christianisme. — Quel grand mal y auroit-il à cela? Est-il donc si nécessaire qu'il y aît des Heretiques? Ne sauroit-on vivre fans cette engeance? —— Je vois enfin ce que c'est. Il faut des Hérétiques pour tenir en haleine le zèle de la plûpart des Théologiens. S'ils n'avoient point d'ennemis à combattre, leur courage se rallentiroit. Mais qu'ils se rassûrent. L'Heresie leur donnera toûjours assez d'exercice. Elle a pris de si fortes racines dans l'Eglise Chrétienne que selon toutes les apparences, elle y restera aussi long-temps que la profession de l'Evangile. Quoi qu'il suive démonstrativement de la Doctrine du Christianisme Raisonnable, que les Chrétiens n'ont aucun droit de s'anathematiser, de se déchirer, de s'égorger, de se damner les uns les autres par la raison qu'ils ne s'accordent pas sur l'explication de plusieurs endroits de l'Ecriture Sainte, il y 2 pour-

#### 284 DISSERTATION SUR LA

pourtant, & il y aura apparemment toûjours quantité d'hérétiques que tout bon Chrétien doit regarder comme de mauvais Sujets de Jesus-Christ, & qui ne peuvent être fauvez s'ils ne se convertissent. De ce nombre sont Tous LES CHRE'-TIENS qui soûtiennent par des vûës d'intérêt ou par foiblesse des Opinions contraires à celles qu'ils voyent clairement dans l'Ecriture Sainte, Tous CEUX qui étant persuadez qu'un Chrétien n'est obligé de reconnoître d'autre Maître que Jesus-Christ, veulent pourtant régler la foi des autres Chrétiens à leur fantaisse, dominer sur leurs Consciences, leur imposer la nécessité de croire tels & tels Dogmes, diffamer, hair & maltraiter ceux qui rejettent ces Dogmes parce qu'ils ne les trouvent point dans l'Ecriture Ceux-là aussi sont hérétiques qui empietant encore plus sur les Droits de Jesus-Christ, imposent aux Chrétiens la croyance de plusieurs Doctrines qu'ils ne voyent point eux-mêmes dans l'Ecriture, mais qu'il leur importe de faire passer pour divines, quoi qu'ils s'en moquent en secret comme de choses frivoles & pueriles. Enfin ceux-là sont hérétiques qui sachant fort bien ce que Jesus-Christ leur prescrit, violent hardiment les Loix de ce divin Seigneur, & s'endurcissent dans des habitudes contraires à celles qu'i exige

REUNION DES CHRETIENS. 385 exige de tous ses Sujets, sous peine de damnation aux contrevenans. Voilà des Hérétiques que tous les Chrétiens sincerement interessez à la gloire de Jesus-Christ, peuvent anathematiser sans craindre de se méprendre. Les Ministres de l'Evangile sur tout, peuvent non seulement tonner contr'eux; mais ils doivent leur dénoncer les jugemens de Dieu, & leur déclarer qu'ils periront infailliblement s'ils ne changent de conduite. Mais, me direz-vous, pourquoi ces gens-là iont-ils hérétiques plûtôt que ceux qui croyent des Doctrines étranges que je ne saurois voir dans l'Ecriture, & qui en rejettent d'autres que j'y vois fort clairement? En voici la raison. C'est que ces prémiers étant convaincus en leur propre conscience, qu'ils doivent une obéissance sincère à Jesus-Christ qu'ils ont pris pour leur Seigneur & leur Roi. ne laissent pas de violer ses ordres directement & de dessein déliberé. Or quiconque est dans cet état, est hérêtique, selon la définition de St. Paul, qui dit expressément dans son Epître à Tite, que l'Hérétique péche, \*étant condamné par son propre jugement. On ne sauroit dire la même chose de ceux qui soûtiennent certaines Doctrines parce qu'ils sont sincerement persuadez qu'elles ont été enseignées par Jesus-Christ ou par ses Apôtres Tom. I.

\* Ω'ν αὐτοκατάκριτος: Ch. III. ví. 11:

# dans l'Ecriture Sainte, & qui en rejettent d'autres parce qu'ils ne sauroient les trouver dans l'Ecriture. Car bien loin d'être condamnez par leur propre jugement, ils aiment mieux pourrir dans des cachots, se laisser écarteler, pendre, & brûler que de renoncer à ces sortes

de Doctrines.

Mais, me dira-t-on encore, ceux que vous nommez hérétiques parce que condamnez par leur propre jugement, ils vivent dans une constante désobéissance aux ordres de Jesus-Christ, sont pourtant Chrétiens, selon vous, puis qu'ils croyent en Jesus-Christ, & qu'ils continuent à le reconnoître pour leur Seigneur & leur Roi. Cela est vrai. Ils ne sont pas moins Chrétiens, que des Sujets du Roi de Suede sont Suedeis, aprèsavoir volé & asfassiné, quoi que par là ils ayent désobeï à leur Prince, dont les Loix condamnent expressément le Vol & l'Assassinat. Mais comme ces Suedois peuvent perdre par cette désobéissance, non seulement la protection de leur Souverain & tous les avantages dont ils jouilfoient auparavant avec le reste de leurs Concitoyens, mais encore la vie: de même ces Chrétiens qui vivent dans une constante & volontaire désobeissance à la volonté de l'esus-Christ, sont hérétiques & hors du chemin du salut quoi que Sujets de ce divin Roi. Car un Chrétien n'est pas sauvé par cela seul qu'il croit

Re'union des Chre'tient. 387 croit en Jesus-Christ, & qu'il le reconnoit pour son Roi: il faut, outre cela, qu'il obéisse àscs Loix, & s'il vient à les violer, qu'il rentre dans le devoir par une prompte & sincere repentance qui l'engage à vivre conformément aux préceptes de l'Evangile, autant qu'il est en sa puissance. Tous ceux qui me disent, Seigneur, Seigneur, dit Jesus-Christ lui-même, n'entrerent point au Royaume des Gieux: mais celui-là y entrera qui fait la volonté de mon Père qui est aux Citux. Sans doute ceux qui l'appelloient Seigneur, croyoient en lui, puisque Jesus-Christ ajoute immediatement après. qu'ils avoient fait des miracles en son Nom t Plusieurs me diront, ,, Seigneur, Seigneur, , n'avons-nous pas prophetisé en votre Nom? N'avons-nous pas chassé les Démons en votre Nom; & n'avons-nous pas fait plusieurs Miracles en votre Nom? Et ,, alors je leur dirai bautement, je ne vous ai jamais connus. Retirez-vous de moi, Vous qui vivez dans l'iniquité. Il paroît clairement par là, qu'on peut croire en Jesus-Christ, le reconnoître pour son Roi, & cependant, être hors du chemin du Salut, si l'on persiste à desobeir volontairement à ses Loix. c'est une verité qui a été enseignée \* si nettement & en tant d'occasions differentes par Je-

**.** 

Voyez sut cela les Chapitres XI. & XII, du Christianisme Raisennable, pag. 218. &c. pag. 245. &c.

#### 288 DISSERTATION SUR LA

sus-Christ & par ses Apôtres, qu'un Chrétien qui a sû ou entendu lire l'Evangile, ne

peut pas l'ignorer.

XV. JE sai qu'on pourra faire plusieurs autres Objections populaires contre cette UNIONDES CHRE'TIENS dont je viens d'établir la necessité sur les Principes du Christianisme Raisonnable. Mais elles sont si foibles, que quiconque aura bien comprisce Discours, pourra, je croi, les refutersans peine. Je ne puis cependant m'empêcher d'ajoûter ici une Objection que me fit l'autre jour un Philosophe de mes Amis, à qui je lisois cette Dissertation pour profiter de sa Critique. Quoi qu'il soit naturellement grave, je n'eus pas plûtôt fini ma lecture qu'il éclata de rire: & me regardant ensuite d'un œuil de pitié, il medit, "Voilà biendela peine perduë, mon pauvre ami. Croyezvous donc ramener par tous ces beaux raifonnemens des gens que l'humanité, le sens commun, & leur propre intérêt n'ont pû détourner de cette odieuse pratique dest manger & de se damner les uns les autres? No voyez-vous pas que ce sont des gens ca qui cette habitude de damner ceux quine sont pas de leur sentiment, tient lieu de raison, à cause qu'elle est autorisée par un fort long usage, cardepuis la Conversion de Constantin les Docteurs Chrétiens , n'ont

REUNION DES CHRETIENS. 389 " n'ont pas cessé un seul moment de se déchi-, rer les uns les autres. Cet acharnement , continuel leur a fait perdre tout sentiment , d'humanité. Ce sont des Loups, des Tigres & des Lions qui ne peuvent vivre que de sang & de carnage. Si le Magistrat tou-.. ché des ravages qu'une Passion si feroce a , causez dans l'Europe depuis tant de sié-, cles, employoit toute sa puissance à l'é-, teindre, il lui faudroit bien du temps pour , en venir à bout, & vous vous figurez de pouvoir étouffer cette Hydre par des panoles! "--- Me voyant tout interdit, il me quitta brusquement. C'est là une Objection pressante, je l'avoûë. Plus je l'examine, plus je suis convaincu que je n'ai rien à y répondre.

#### FIN.





•

